هَاتُوْا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَلدِقِيْنَ (القرآن) لاوَا پِي دليل اگر سِچ مو

# براهين اهلسُنت

تالیف مولاناا فتخاراحمر بیبی قادری

شعبه نشروا شاعت

جامعهاسلاميخواجهابراهيم يكياسي مستونك

فقير اس كتاب كا انتساب فيخ المشائخ زبدة العارفين قدوة السالكين سلطان الاولياء خواجه خواجكان جكر كوشه

یے ازسگ درگاہ جیلاں

افتخار احد حبييج قادري عفي منه

غوث الثقلين، سيدي و مرشدي پير سيّد زين الدين جان الگيلاني دامت الطافهم کي طرف کرنے کا شرف حاصل کر رہاہے،

جن کے فیضانِ نظر سے اَن پڑھ تھی اولیائے کرام کی صف میں داخل ہوگئے، اور جن کے فیض و برکت سے خدام

شابال را چه عجب گر بنو از ند گدارا

بغیر محنت و مشقت کے سلوک قادری کے شاور ہو گئے۔

| - | ٠ | 4 |  |
|---|---|---|--|
| 7 | 4 | п |  |
|   |   | , |  |
|   |   | • |  |

مقدمه

گذشتہ دوسالوں سے سر زمین بلوچستان میں ایسی تحریریں رسائل کی شکل میں پھیلائی جارہی ہیں جن میں ذاتِ باری تعالیٰ و نقدس انبیاء واولیاء ذوالا حتر ام کی شان میں گستا خانہ انداز ہی نہیں بلکہ گستا خانہ مواد جمع کرکے اپنی سیاہ بختی کا ثبوت مہیا کیا جارہاہے۔

انبیاء کرام و رسل عظام اور اولیاء کے خداداد کمالات علمی و روحانی کا خمسخر اُڑایا گیا ہے۔ انبیاء اور اولیاء کی شان میں توہین آمیز اور گتاخانہ کلمات لکھ کر اپنے خبث باطنی کی تسکین کی گئی۔ ایسے رسائل نے صالحین اُمت پر زبان درازی کی روایت قائم کی اور اسلامی دنیامیں گتاخانہ اسلوب اور غیر شائستہ اندازِ تحریر کے دروازے کھول کرر کھ دیئے۔

چنانچہ ای سلسلہ کی ایک کڑی ہے ہے کہ گذشتہ سال ایک کتاب لکھی گئی اور اس کتاب میں گستاخی کی انتہا کر دی گئی اور من گھڑت باتیں لکھ کرعوام کو گمر اہ کرنے کی کوشش کی گئی اور وہ کتاب در حقیقت لپنی تر دید آپ ہے۔اہل علم کیلئے تواس کاجواب

کوئی اہمیت نہیں رکھتا، گر عوام الناس اور کم صلاحیت رکھنے والے طلباء کو گمراہ کرنے میں مدد گار ثابت ہو سکتی تھی۔

اس لئے بندہ نے اس کار دّ لکھ کر د ندان شکن جو ابات دیئے ہیں۔ اس لئے بندہ نے اس کار دّ لکھ کر د ندان شکن جو ابات دیئے ہیں۔

ے بدوں۔ اللہ عقائدِ اللہ سنت پر کفر و شرک کا فتویٰ صادر کیا ہے۔ مثلاً علم غیب، حاضر و ناظر، ندائے غیر اللہ،

نی دلی کومشکل کشا کہنا، الصلوٰۃ والسلام علیک یار سول اللہ کہنا اور دیگر عقائد کو صر تک شرک لکھ دیاہے۔ بس میں نے منکرین کے اپنے ہی اکابرین دیوبند کی معتبر اور مستند کتابوں سے اپنے ایک ایک عقیدے کو ثابت کرکے

بير سوال كيا ہے كه:

تم وہابیہ دیوبندیہ کے نزدیک ایسا عقیدہ رکھنے والا مشرک کافر ہے، تو جواب دیجئے کہ تمہارے یہ سارے اکابرین جن کے ہم نے حوالے دیئے ہیں، وہ کافر و مشرک ہوئے کہ نہیں؟ تمہارے اپنے عقیدے کے مطابق ضرور ہوئے۔

پھرتم ان مشرکوں کواپنامر شدوپیٹیوامان کرتم خود مشرک ہوئے کہ نہیں؟ بَیِّندُوْا تُدؤَجِّرُوْا۔

آتکھ کا نور دل کا نور نہیں فقط حنادم ابكسنت افتخار احد حبيبي قادري عفيءنه خطیب مدینہ مسجد مستونگ

عطا فرمائے۔ کیونکہ بقول اقبال (رحمۃ اللہ تعالی ملیہ)

ان شاء الله اس كتاب كے مطالعہ سے اہل كتاب حق كے ايمان و ايقان ميں جہاں مضبوطى اور استحكام پيدا ہوگا،

وہاں طالبین ہدایت کو اس سے مکمل رہنمائی اور کامل اطمینان و تسلّی بھی حاصل ہو گی۔لیکن اس کیلئے شرط بیہ ہے کہ دل کو ہر قشم کے

تعصب اور کدورت سے پاک کرکے ہدایت کی طلب صادق پیدا کی جائے۔ اللہ تعالیٰ جمیں بصارت کے ساتھ ساتھ بھیرت بھی

دل بینا نجمی کر خدا سے طلب

# بسم الله الرحمن الرحيم

# نبی ولی کیلئے علمِ غیب ماننا

اس مسئلہ پر بھی آج کل بڑازور دیاجا تاہے کہ اللہ کے سواکسی اور نبی یاولی کو اللہ تعالیٰ کاعطا کیا ہواعلم غیب ماننا شرک ہے۔ حالا تکہ یہ بھی ہر گزشر ک نہیں ہے۔ کیونکہ ہر مسلمان نبی ولی کیلئے اللہ تعالیٰ کا دیاہواعلم غیب مانتاہے۔اور اگر اللہ کا دیاہواعلم غیب

ماننا بھی شرک ہے، تو پھر ملاحظہ ہو:۔

حكيم الامت مولانااشرف على تفانوى فرماتے بين:

فرمایا، لوگ کہتے ہیں کہ علم غیب انبیاء و اولیاء کو نہیں ہوتا، میں کہتا ہوں کہ الل حق جس طرف نظر کرتے ہیں،

در یافت و ادراک غیبات کا ان کو ہو تا ہے۔ اصل میں بیہ علم حق ہے۔ آمخصرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو حدیبییہ و حضرت عائشہ (رضی اللہ تعالی عنبا) کے معاملات سے خبر نہ تھی، اس کو دلیل اپنے دعویٰ کی سجھتے ہیں۔ بیہ غلط ہے، کیونکہ علم کے واسطے

توجد ضرورى ب- (الداد المشتاق، صفحه ٢٦ مطبوعه كمتبد اسلاميد لابور)

یمی تھانوی صاحب پھر ایک مقام پر فرماتے ہیں:۔

جب حضور (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) جیسے علوم اوّلین و آخرین کے جاننے والے کیلئے فن باغبانی کے مسئلہ تابیر سے واقف ہو تا لازم نہیں تومعلوم ہو گیا کہ ریہ کوئی تقص نہیں۔ (افاضات یومیہ، جلد نمبر ۱۰، صفحہ ۷۲۔مطبوعہ تالیفات اشر فیہ ملتان)

ای کتاب میں ایک اور جگد لکھتے ہیں:۔

اس طرح نصوص کے اندر بعض مغیبات کے متعلق میہ ثابت ہے کہ ان کا علم حضور (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کو مجھی ہے۔ اورايسے علم كى نسبت حضور (صلى الله تعالى عليه وسلم)كى طرف جائز ہے۔ (افاضات يوميه، جلد نمبر ١٠، صفحه ٢٣٠)

پر ایک مقام پر یوں <del>لکھتے ہیں</del>:۔

حضور (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے علوم کا تمام عالم بھی مقابلہ نہیں کر سکتا۔ جس بڑے سے بڑے تبحر سے جاہو یوچھ کر

و کچھ لو کہ تمہارے علوم حضور (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم) کے سامنے کیسے ہیں۔ ہر محتف دل سے یہی کہے گا کہ بیج ہیں۔ یہاں سے حضور (صلی الله تعالی علیه وسلم) کے علوم کا اندازہ ہو سکتا ہے۔ (افاضات یومیہ، جلد نمبرے، صفحہ ۲۰)

مولانا متاسم نانو توی کا مستویٰ:۔

بانی دار العلوم دیوبند مولانا محمد قاسم صاحب نانوتوی لکھتے ہیں:۔

ب بات واضح ہے کہ علوم اوّلین مثلاً اور ہیں، اور علوم آخرین اور لیکن وہ سب علوم رسول (ملی اللہ تعالی علیہ وسلم) میں

مجتمع بیں۔ (تحذیر الناس، صفحہ ۲۔مطبوعہ دار الاشاعت کراچی) المهند مين عقائد علاء ديوبندكي توضيح مين لكھتے ہيں: ـ

زیاده علوم عطاموئے ہیں، جن کو ذات وصفات اور تشریعات یعنی احکام علیہ و تھم نظریہ اور حقیقت ہائے حقہ اور اسر ار مخفیہ وغیر ہ سے تعلق ہے کہ مخلوق میں سے کوئی بھی ان کے پاس تک نہیں پہنچ سکتا نہ مقرب فرشتہ ، اور نہ نبی ورسول اور بے فٹک آپ کو اولین و آخرین کاعلم عطاموا، اور آپ پرحق تعالی کافضل عظیم ہے۔ (المبند، صنحہ اےا، عقیدہ نمبر ۱۵۔مطبوعہ مکتبہ مدنیدلامور)

نوسئد اس كتاب (المهند) پر تقريباً بياس "سے زائد قديم وجديد علاء ديوبند كے تصديق وستخط موجود بيل۔

مولانا اشر ف علی تھانوی، مولانا محمہ قاسم صاحب نانو توی اور مولانار شید احمہ گنگوہی کے پیرو مرشد حاجی امداد الله مهاجر کمی

رحمة الله تعالى عليه علم غيب كے متعلق فرماتے ہيں:

بعض مغیبات کا علم آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کو با علام حق تعالی ہو نامسلم و متنق علیہ ہے۔ (فآویٰ دارالعلوم دیوبند، جلد نمبرسو،

لوگ کہتے ہیں کہ علم غیب انبیاء و اولیاء کو نہیں ہو تا۔ میں کہتا ہوں کہ اہل حق جس طرف نظر کرتے ہیں دریافت و ادراک غيبات كاان كومو تاب- (شائم الداديد، صفحه ٢١-مطبوعه مدنى كتب خاندمان) مولاناحسين احدمدني "الشهاب الثاقب" مي لكي بين: علوم اوّلین و آخرین سے آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مالا مال فرمائے گئے ہیں۔ کوئی بشر کوئی ملک کوئی مخلوق آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ے ہم پلہ علوم اور دیگر کمالات میں نہیں ہو سکتا، چہ جائیکہ آپ سے افضل ہو۔ (الشہاب الله قب، صفحہ ۲۴۷۔مطبوعہ کمتبہ میندلاہور) فاوی دارالعلوم دیوبندمیں ہے کہ:۔

ہم زبان سے قائل اور قلب سے معتقد اس امر کے ہیں ، کہ سیدنا رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم کو تمامی مخلو قات سے

صفحه ۱۲۱، سوال نمبر ۲۹۳)

مولانامحد قاسم صاحب نانوتوى ايك اور مقام يركع بين: خداوند کریم نے اپنے سب کمالوں سے حصہ کامل آپ کو عنایت فرما یا تھا۔ منجملہ اور کمالات کے علم جو اول درجہ کا کمال ہے، اسِن بَى عَلَم مِيں سے آپ کومر حمت کيا، چنانچہ (وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْئُ يُتُوْحَى ۖ) اس دعوے کيلئے دلیل کامل ہے،اس صورت میں آپ سکا بھی کاعلم وہ خداہی کاعلم ہوا،اور آپ کا کہناوہ خداہی کا کہنا لکلا۔ (فیوض قاسی،صفحہ ۳۲) مولانا شبير احم عثاني آيت و مَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينٍ ﴿ كَ تَحْتُ تَغْيَرُ عَانَى مِن لَكُت بِينَ ال یعنی یہ پنجبر ہر قشم کے غیوب کی خبر دیتا ہے۔ ماضی سے متعلق ہوں یا منتقبل سے، اللہ تعالیٰ کے اساء و صفات سے یا احکام شرعیہ سے یا نداہب کی حقیقت و بطلان سے یا جنت و دوزخ کے احوال سے یا واقعات بعد الموت سے، اور ان چیزوں کے بتلانے میں ذرا بخل نہیں کرتا۔ (تفیر عثانی، صفحہ ۵۸۰، حاشیہ نمبر کے مطبوعہ سعودید) مولاناشاه عبد العزيز محدث دبلوى رحمة الله تعالى عليه فرمات بين: پس وہ اپنے خاص غیب پر کسی کو مطلع نہیں کرتا، سوائے اس کے جس کو پہند کرے اور وہ رسول ہوتا ہے،

خواہ وہ جنس ملا نکہ سے ہو اور خواہ جنس بشر سے۔ جیسے حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پھر اس پر اپنے خاص مغیبات سے

بعض غیوب ان پر اظهار فرما تا ہے۔ (ترجمہ فارس عبارت) (تفسیر عزیزی، جلد آخر، صفحہ ۲۱۳۔ مطبوعہ جمبئی مندوستان)

..... اور مجملہ آپ کے علوم ومعلومات کے علم لوح و قلم ہے۔ (عطر الوردہ فی شرح البردہ، صفحہ ۱۰۳)

ارواح اور ملائکہ اور ان کے مقامات کے کشف اور زمین و آسان جنت اور دوزخ کی سیر اور لوح محفوظ پر مطلع ہونے کیلئے

مولانااسلعیل دہلوی صاحب لکھتے ہیں:۔

دوره كا متغل كرك (صراط متنقيم (فارى) صفحه ١١٥ مطبوعه مكتبه سلفيه لاهور)

مولانا ذوالفقار على صاحب شرح قصيره برده مين فرماتے بين:

میں نے کہا کہ جو مخص علم بلا واسطہ کا قائل ہے، وہ کا فرہے، اور جو علم بواسطہ کا قائل ہو یعنی خدا کی عطاء کے واسطہ کا، وہ کا فرنہیں، اگرچه وه علم محيط بى كا قائل مور (افاضات يوميه، جلد نمبر ٨، صفحه ٢٥ مطبوعه تاليفات اشرفيه ملتان) يى تقانوى صاحب ايك اور مقام پر لكھتے ہيں: ـ علم غیب جو بلا واسطہ ہو، وہ تو خاص ہے حق تعالی کے ساتھ اور جو بواسطہ ہو، وہ مخلوق کیلئے ہوسکتا ہے۔ (حفظ الا يمان مع بسط البتان، صفحه ۲۱\_مطبوعه شرف الرشيد شا بكوث) حاجى الداد الله مهاجر مكى رحمة الله تعالى عليه فرمات بين: علم غیب وہ ہے جو مقتضاء ذات کا ہے۔ اور جو باعلام خد او ندی ہے، وہ ذاتی نہیں بالسبب ہے۔ وہ مخلوق کے حق میں ہے ممکن، بلكه واقع بـاورامر ممكن كاعتقاد شرك وكفركيو تكرموسكتاب (فيله منت مئله صغه ١١٠ كليات الداديه، صغه ٨٠ مطبوعه دارالا شاعت كراجي) وت رئین کرام! ہم نے اکابرین علاء دیوبند کی معتبر و مستند کتابوں کے حوالے سے اس بات کو ثابت کردیا ہے کہ حضور صلی الله تعالی علیه وسلم کیلئے الله تعالی کاعطا کیا ہو اعلم غیب ماننے والے ہر گز کا فرومشرک نہیں۔اگر حضور صلی الله تعالی علیه وسلم کیلئے عطائی علم غیب ماننے والا بھی مشرک و کا فرہے، جبیبا کہ آجکل جاہل طبقہ کہتاہے، تو پھر ان پیشوا اکابرین کے بارے میں کیا خیال ہے، جو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کیلئے علم غیب عطائی کے قائل تھے، وہ مشرک ہوئے یا نہیں؟

معلوم ہوا کہ ہم اہلسنت والے جو حضور صلی اللہ تعالی ملیہ وسلم کیلئے اللہ کاعطا کیاعلم غیب مانتے ہیں۔ یہ عقیدہ عین قرآن وحدیث

کے مطابق ہے۔ اور اکا برین دیوبند بھی اس کے قائل رہے ہیں۔ اور اب انکار کرنے والا گویا اپنے اکابرین کے اقوال سے بے خبر

جواب۔۔ اس میں کوئی فٹک و شبہ نہیں کہ اکابرین علاء دیوبند کے نزدیک بھی علم غیب کی تقسیم کرنا ذاتی و عطائی میں

ا یک مخص نے مجھ سے پوچھاتھا کہ ایک مخص حضور سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے علم غیب کا قائل ہے۔اس کے متعلق کیا تھم ہے؟

سوال:۔ کیاعلم غیب کی تقتیم ذاتی وعطائی میں کرناان اکابرین کے ہاں بھی مسلم تھا؟

معتبررہاہے۔اوروہ خود بھی یہ تقسیم کرتے رہے۔ چنانچہ ملاحظہ ہو:۔

مولانااشرف على تفانوى صاحب لكھتے ہيں:۔

اور قر آن وحدیث سے جالل ہے۔

#### حضور مسلى الله تعالى مليه وسلم كو حاضر و فاظر جانفا

اس مسئلہ پر تو ہر جگہ نزاع رہتا ہے کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو ہر جگہ حاضر و ناظر ماننا شرک و بے دینی ہے۔ حالا نکہ کوئی بھی کلمہ گومسلمان حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ پاصفت الوہیت کے ساتھ ہر جگہ موجو د نہیں مانتا۔ بلکہ حاضر و ناظر کا مطلب میہ ہے کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی روحانیت اور نورانیت کے ساتھ ہر جگہ موجود اور جلوہ گر ہیں، اور ہر چیز کامشاہدہ فرمارہے ہیں۔اگریہ عقیدہ رکھنے والا اور اس طرح حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کو حاضر و ناظر ماننے والا مشرک ہے، تو پھر ملاحظہ ہو:۔ مولانا محد قاسم نانوتوى بانى دار العلوم ديوبند ككصة بين:

اَلنَّبِيُّ اَوْلَى بِالْمُؤْمِنِيْنَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ كوبعدلحاظەصلە "مِنْ اَنْفُسِهِمْ" كے وَيَكِيَّةُوبِيهات ثابت ہوتی ہے كہ ر سول اللہ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی اُمت کے ساتھ وہ قرب حاصل ہے کہ ان کی جانوں کو بھی ان کے ساتھ حاصل نہیں كيونكه اولى معنى اقرب ہے۔ (تحذير الناس، صفحه ١٠٥ مطبوعه دار الاشاعت كراچى)

علامه مولاناشاه عبد العزيز محدث وبلوى رحمة الله تعالى عليه فرمات بين:

و باشد رسول شابرشا گواه، زیرا که او مطلع است به نور نبوت به رتبه هر متدین بدین خود که در کدام درجه از دین من رسیده، وحقیقت ایمان او چبیست۔ و حجابے کہ بدال از ترقی مجوب ماندہ است کدام است۔ پس اور رامی شاسد گناہان شار او در جاتِ ایمان

شارا، واعمال نیک وبد شارا، واخلاص و نفاق شارا، والبذاشهادت او در دنیا بحکم شرع در حق امت مقبول و واجب العمل است \_ (ترجمہ) اور بیر رسول تم پر گواہ ہو تگے ، اس لئے کہ حضور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے نورِ نبوت سے ہر دیندار کے دین کو جانتے ہیں

کہ دین کے کس درجہ میں ہے اور اس کے ایمان کی حقیقت کیاہے ، اور کون ساحجاب اس کی ترقی میں مانع ہے۔ پس حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمہارے گناہوں کو تمہارے ایمانی درجات کو اور تمہارے نیک و بد اعمال کو اور تمہارے اخلاص و نفاق کو جانتے ہیں۔ البذاان كى كوابى دنيام بحكم شرع أمت كے حق ميں قبول اور واجب العمل ہے۔ (تغير عزيزى، جلدا، صفحہ ١٣٣٧\_مطبوعہ جبئى ہندوستان)

مولانا شبیر احم عثانی آیت اَلنَّیِ اَوْلی بِالْمُؤْمِنِینَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ کے تحت لینی تغیر عثانی میں لکھتے ہیں:

مومن کا ایمان اگر غورسے دیکھا جائے تو ایک شعاع ہے ، اس نور اعظم کی ، جو آفتابِ نبوت سے پھیلتا ہے۔ آفتاب نبوت پنج برعليه الصلاة والسلام ہوئے۔ بنابریں مومن (مِنْ حَنِثُ هُوَ مُؤْمِنُ ) اگر اپنی حقیقت سجھنے کیلئے حرکت فکری شروع کرے تولین ایمانی مستی سے پیشتر اس کو پیغیبر ملیہ السلام کی معرفت حاصل کرنی پڑے گی، اس اعتبار سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ نبی کا وجو د مسعود

خودہاری ہستی سے بھی زیادہ ہم سے نزدیک ہے۔ (تفیرعثانی، صفحہ ۵۵۱، حاشیہ نمبر ۲۔مطبوعہ سعودیہ)

خواہ قریب ہویا بعید تو گوشخ کے جسم سے دور ہے، لیکن اس کی روحانیت سے دور نہیں۔ جب اس مضمون کو پچتنی سے جانے رہے گا اور ہر وقت شیخ کو یادر کھے گا، توربط قلب پیدا ہو جائیگا اور ہر دم استفادہ ہو تارہے گا۔(امداد السلوک، صفح ۱۳۔مطبوعہ مکتبہ مدنیہ لاہور) گئے ہاتھوں گئگوئی صاحب کی ایک اور بات مولانا اشرف علی صاحب تھانوی کے قلم سے ملاحظہ فرماتے چلیں:۔ ایک دفعہ حضرت گنگوئی جوش میں تنے اور تصورِ شیخ کا مسئلہ در پیش تھا۔ فرمایا، کہہ دوں، عرض کیا گیا فرمائے۔ پھر فرمایا، کہہ دوں، عرض کیا گیا، فرمائیے۔ تو فرمایا کہ تین سال کامل حضرت امداد کا چیرہ میرے قلب میں رہاہے اور میں نے ان سے پوچھے بغیر کوئی کام نہیں کیا۔ پھر اور جوش آیا۔ فرمایا، کہہ دوں۔ عرض کیا گیا کہ حضرت! ضرور فرمائیے۔ فرمایا کہ (اسنے) سال

حضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم میرے قلب میں رہے اور میں نے کوئی بات آپ سے پوچھے بغیر نہیں کی۔ بیہ کہہ کر اور جوش ہوا۔

فرمایا کہ اور کہہ دوں۔عرض کیا گیا کہ فرمایئے، مگر خاموش ہو گئے۔لو گوں نے اصر ار کیا تو فرمایا کہ بس رہنے دو۔ا ملکے روز بہت سے

محمد الحضری مجذوب' ابدال میں سے تنھے۔ آپ کی کرامتوں میں سے بیہے کہ آپ نے ایک دفعہ تیس شہروں میں خطبہ اور

اصر ارول کے بعد فرمایا کہ بھائی چر احسان کا مرتبہ رہا۔ (ارواح ٹلاشہ یعنی حکایات اولیاء، صفحہ ۲۹۵)

نمازِ جمعہ بیک وقت پڑھایا۔ اور کئی کئی شہروں میں ایک ہی شب میں شب باش ہوتے تھے۔ (جمال الاولیاء، صفحہ ۱۸۸)

مولانااشرف على صاحب تفانوى ايك مجذوب كاواقعه لكصة بين: ـ

إِنَّ الْفِضَآ ءُ مُمْتَلِئٌّ بِرُوْحِهِ عَلَيْهِ الصَّلَوٰةُ وَالسَّلَامُ وَهِيَ تَتَمَوَّجُ فِيْهِ تَمَوُّجَ الرِّيْحِ الْعَاصِفَةِ

(ترجمسم) بیشک تمام فضاء حضور علیه السلؤة والسلام کی روح پاکسے بھری ہوئی ہے۔

اورروح مبارک اس میں جیز ہوا کی مانند موجیس مارر ہی ہے۔ (فیوض الحرین، صفحہ ۲۸)

مرید کو یقین کے ساتھ میہ جاننا چاہئے کہ شیخ کی روح کسی خاص جگہ میں مقید و محدود نہیں ہے۔ پس مرید جہاں بھی ہوگا،

علامه شاه ولى الله محدث وبلوى رحمة الله تعالى عليه فرمات بين:

محتانوی صاحب کے پر دادا کا قستل کے بعد محسر آنا:۔

تفانوی صاحب خود لکھتے ہیں:۔

اینے گھر والوں کو مٹھائی لاکر دی۔ اور فرمایا کہ اگر تم کس سے ظاہر نہ کروگے، تو (ہم) اس طرح روز آیا کریں۔ لیکن ان کے گھر والوں کو مٹھائی کھاتے دیکھیں سے تو معلوم نہیں کیا شبہ کریں۔ اس لئے ظاہر کردیا اور

(پر دادا صاحب) کی شہادت کے بعد ایک عجیب واقعہ ہوا۔ شب کے وقت اپنے گھر مثل زندہ کے تشریف لائے اور

پھر آپ تشریف تہیں لائے۔ بیہ واقعہ خاندان میں مشہورہ۔ (اشرف السوائح، جلد نمبر ا، صفحہ ۱۵۔ مطبوعہ تالیفات اشر فیہ ملتان) وت اریکن کرام! ہم نے حوالہ جات کثیرہ سے اس بات کو ثابت کر دیا ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو حاضر و ناظر ماثنا

ت رین در است است و جماعت و الے حضور سل اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم بشری کے ساتھ ہر جگہ موجو د ہونے کا دعویٰ نہیں کرتے۔ کفر وشرک نہیں۔ہم اہلسنت و جماعت والے حضور سل اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم بشری کے ساتھ ہر جگہ موجو د ہونے کا دعویٰ نہیں کرتے۔ معالی میں میں جب کے در اس میں میں میں میں جس میں میں میں است کے است میں میں کا میں میں ہوں میں میں میں میں می

ہم یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ جس طرح آسان کاسورج اپنے جسم کے ساتھ آسان پر موجود ہے۔ لیکن اپنی روشنی اور نورانیت کے ساتھ روئے زمین پر موجود ہے۔ اسی طرح نبوت کے آفاب نبی کریم علیہ الصلاۃ والسلام اپنے جسم اطہر جسم بشری کے ساتھ گنیدِ خصراء میں

جلوہ کر ہیں۔ لیکن اپنی روحانی اور علیت کے ساتھ ہر جگہ جلوہ کر ہیں۔ اگر یہ عقیدہ رکھنا کفر و شرک اور گمراہی ہے۔ مقد میں میں مقدالہ میں نامان میں مصرف میں میں میں میں ایک میں ایک ہے۔

توان اکابر دیو بند کے متعلق کیافتویٰ ہے۔۔۔۔ مشرک ہوئے کہ نہیں؟ اگر پیشوایانِ دیوبند یمی عقیدہ رکھیں تو ان کی توحید میں کچھ فرق نہیں آتا اور اگر ہم نے بعینہ وہی عقیدہ اپنایا

تومشرک ہوئے۔۔۔۔ یہ کیسا انصاف ہے؟

مسئله نور و بشر

بشریت کالباس پہناکر تمام انبیاء کے آخر میں مبعوث فرمایا۔ ہماراعقیدہ ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ظاہر کے اعتبار سے بشر ہیں،

اور اپنی حقیقت کے اعتبار سے نور ہیں۔ بعض مخالفین ہمارے متعلق یہ پروپیگٹٹرہ کرتے ہیں کہ اہل سنت و جماعت والے حضور عليه السلام كى بشريت ك قائل بى نہيں۔ (لَعْنَدُ اللهِ عَلَى الْكَذِبِينَ)

خداوند قدوس نے تمام اشیاء سے پہلے نبی مکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے نور مبارک کو پبیدا فرمایا۔ پھراسی نور مقدس کو

امام ابل سنت مولانا الشاه احمد رضاخان فاضل بریلوی رحمة الله تعالی علیه فرماتے ہیں:

جوبي كہے كەرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم الله تعالى كے بندے نہيں ہيں وہ قطعاً كا فرہے۔ (چند سطور كے بعد لكھا):۔

ر سول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی صورت ظاہری بشری ہے، حقیقت باطنی بشریت سے ارفع و اعلیٰ ہے، یا بیہ کہ حضور اوروں کی مثل بشر نہیں ہیں، وہ سے کہتاہے اور جو مطلقاً حضور سے بشریت کی تفی کرے، وہ کا فرہے۔ قال تعالیٰ :۔

قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلَ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا ۚ وَاللَّهُ تَعَالَى اَعْلَمُ

( فآويٰ رضوبه ، جلد نمبر ۲ ، صفحه ۲۷ \_ مطبوعه دار العلوم امجدیه کراچی )

معلوم ہوا کہ ہم اہل سنت والے حضور علیہ السلام کی نورانیت کے بھی قائل ہیں اور بشریت کے بھی، گر مخالفین ہمیشہ جھکڑا

کرتے ہیں کہ حضور ملیاللہ تعالی علیہ وسلم تو ہماری مثل بشریقے، وہ نور نہیں تھے اور جو کوئی حضور سلی للہ تعالی علیہ وسلم کی نورانیت کا قائل ہو

مولانااشرف على صاحب تعانوى زير آيت قَدْ جَآءَ كُمْ مِنَ اللهِ نُوْرُ وَ كِيْبُ مُّبِينُ ﴿ لَكُفَّ إِينَ

وہ کا فرومشرک ہے۔ (العیاذ باللہ) اگر ہیہ کفروشرک ہے تو پھر ملاحظہ ہو:۔

یہ ایک مختصر سی آیت ہے۔ اس میں حق سجانہ وتعالیٰ نے اپنی دو نعمتوں کا عطا فرمانا اور ان دونوں نعمتوں پر اپنا احسان ظاہر فرماتا بیان فرمایا ہے۔ ان دونوں نعمتوں میں ایک تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا وجو د با وجو د ہے۔ اور دوسری نعمت قر آن مجید کا

نزول ہے۔ (مواعظ میلاد النبی، صفحہ ۱۲۔ مطبوعہ کتب خانہ جیلی لاہور)

مولانارشداحم صاحب كنگوي لكھتے ہيں:۔ تورسے مراد حبیب خدا (صلی الله تعالی علیه وسلم) کی ذات ہے۔ (امداد السلوک، صفحہ ۱۹۹۔مطبوعہ مکتبہ مدنید لامور) يى مولانا كنگوى صاحب چندسطور بعد ككھتے ہيں:۔ منیرروشن کرنے والے اور دوسروں کو نور دینے والے کو کہتے ہیں۔ پس اگر کسی دوسرے کوروشن کرنا انسان کیلئے محال ہوتا، توذات پاک (صلیانلہ تعالیٰ علیہ وسلم) کو بھی ہیہ کمال حاصل نہ ہو تا۔ کیونکہ آخھضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی ذات کو اتنامطہر بنالیا کہ نور خالص بن گئے۔ حق تعالیٰ نے آپ کو نور فرمایا، اور شہرت سے ثابت ہے کہ آمخصرت کے سامیہ نہ تھا اور ظاہرہے کہ نور کے علاوہ ہر جسم کاسامیر ضرور ہوتاہے۔ (امداد السلوک، صفحہ ۱۹۹-۲۰۰۰ مطبوعہ مکتبہ مدنیدلا ہور) مولانااشرف على صاحب تفانوى ايك شعر لكصة بين: ني خود نور اور قرآن ملا نور

شاید نورسے خود نی کریم صلعم اور کتاب مبین سے قرآن کریم مرادہ۔ (تغییر عثانی، صفحہ ۱۳۷، حاشیہ نمبراا۔مطبوعہ سعودیہ)

نورے مرادسیرنا مُحَمَّدُ رَّسُولُ الله (ملى الله تعالى عليه وسلم) كى وات كرامى ہے۔ (تفير انوار البيان، جلد نمبر الله صفحه ۵۵)

مولاناشبیر احمر صاحب عثانی اس آیت کے تحت لکھتے ہیں:۔

علامه عاشق الهي مير تھي اس آيت كے تحت لكھتے ہيں:۔

یمی تھانوی صاحب پھرایک مقام پر لکھتے ہیں:۔

**مخلوق ہوئے ہیں۔** (مواعظ میلا دالنبی، صفحہ ۱۰۴)

حضور کا ایک وجود سب سے پہلے پیدا فرمایا، اور وہ وجود نور کا ہے۔ کہ حضور اینے وجود نوری سے سب سے پہلے

نہ ہو کیوں مل کے نوڑ علیٰ نور

(مواعظ میلا دالنبی از تھانوی، صفحہ ۱۱)

مولانارشيد احمر صاحب كنگوى "فاوى رشيرىي" مى كلصة بنن:

سوال: ﴿ وَاوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورِى ﴾ اور ﴿ لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقْتُ الْأَفْلَاكَ ﴾ ـ بيروونول صحيح حديثين بين ياوضعي؟ زيدان كووضى بتلاتا ہے۔فقط بَيِّنُوا تُؤَجِّرُوا

جواب: بي حديثين كتب صحاح مين موجود نهين بين، كمر فينغ محر عبد الحق رحمه الله ف "أوَّلُ مَا حَلَقَ اللهُ نُورِى" كو نقل کیاہے اور بتایاہے کہ اس کی مجھ اصل ہے۔فقط واللہ تعالی اعلم۔ (فاوی رشیدیہ،صفحہ ۱۷۸۔مطبوعہ سعید سمپنی کراچی)

مولاناسيدميال اصغر حسين محدث دار العلوم ديوبند لكصة بين: ـ

موال: سب سے پہلے خداتعالی نے کس چیز کو پیدافر مایا ہے؟ جواب: نورِ محمد (صلى الله تعالى عليه وسلم) كو- حديث شريف ميس بحكه أوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ نُورِي -

سوال: آپ کے نور کے بعد سب سے پہلے کیا چیز پیدا فرمائی؟

جواب: تلم كوپيدافرمايا (رساله: علم الاولين، صفحه ٢٠ مطبوعه اداره اسلاميات) مولانااشرف على صاحب تفانوى لكصة بين: ـ

پہلی فصل: نور محمدی کے بیان میں:۔

پہلی روایت: عبد الرزاق نے اپنی سند کیساتھ حضرت جابر بن عبد اللہ انصاری سے روایت کیاہے کہ میں نے عرض کیا کہ میرے ماں باپ آپ پر فداہوں مجھ کو خبر دیجئے کہ سب اشیاء سے پہلے اللہ تعالیٰ نے کون سی چیز پیدا کی ہے؟ آپ نے فرمایا کہ

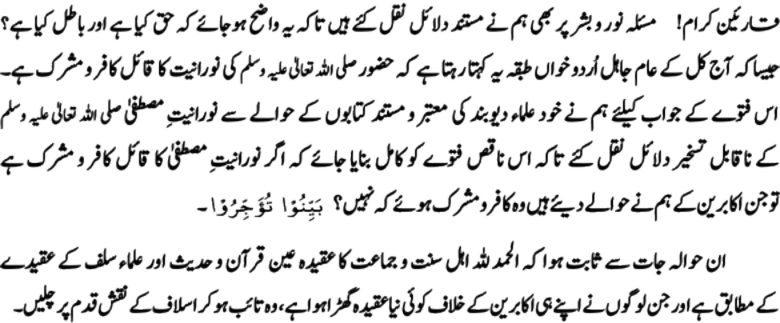
اے جابر! اللہ تعالیٰ نے تمام اشیاء سے پہلے تیرے نبی کانور اپنے نورسے (بایں معنی کہ نورِ الٰہی اس کامادہ نہ تھا، بلکہ اپنے نور کے فیض سے) پیداکیا۔ پھروہ نور قدرتِ الہیہ سے جہال اللہ تعالی کومنظور ہواسیر کرتار ہا۔ الخ (نشرالطیب نی ذکر النبی الحبیب، صفحہ ۲۔مطبوعہ تاج کمپنی)

فآوی دار العلوم دیوبند میں ہے:۔

امام جلال الدین سیوطی نے "خصائص کبریٰ" میں آمنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کاسابیہ زمین پر واقع نہ ہونے کے بارے

مِ*ين بير حديث لَقَّل فرمائي ہے ﴿* اَخْرَجَ الْحَكِيْمُ النِّرِ مَذِئُ عَنْ ذُكْوَانَ اَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَكُنْ يُرىٰ ظِلٌّ فِي شَمْسٍ وَلَا قَمَرٍ ﴿ ﴾ اور توارئ حبيب اله مِن مفتى عنايت احمر صاحب رحمة الله عليه لكصة بين،

آپ کا بدن (اقدس) نور تھا۔ اس وجہ سے آپ کا سامیہ نہ تھا۔ مولوی جامی رحمۃ الله علیہ نے آپ کا سامیہ نہ ہونے کا خوب تکتہ ككهاب (فأوي دار العلوم ديوبند، جلد نمبرا، صفحه ٢١٠١ ـ ازمفتي شفيع صاحب)



"اَلصَّلوٰةُ وَالسَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ الله " كَلْمُنَا

خالفین "الصلوٰة والسلام علیه یارسول الله " پڑھنے والے اور لکھنے والے پر کفر و شرک کا فتویٰ لگاتے ہیں کہ

اس طرح سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو خطاب کرنا شرک سے خالی خبیں۔

آیۓ! اس کے متعلق حکیم الامت حضرت مولانااشرف علی صاحب تھانوی کا نظریہ وعقیدہ لکھتے ہیں کہ وہ اس کے قائل سریندہ

که خبیں؟

تھانوی صاحب ککھتے ہیں کہ:۔ فرمایا، "الصلاٰۃ والسلام علیک یارسول اللہ،" بصیغہ خطاب میں بعض لوگ کلام کرتے ہیں ہیہ اتصال معنوی پر

رہ یہ منہ کے انگرنٹ کالم امر مقید بجہت وطرف و قرب و بعد وغیرہ نہیں ہے۔ پس اس کے جواز میں فٹک

نہیں ہے۔ (امداد المشتاق، صفحہ ۵۹۔ شائم امدادید، صفحہ ۵۲)

۔ ، تبلیغی جماعت کے امیر حضرت مولانا محمد ز کر یا صاحب اپنی مشہور کتاب تبلیغی نصاب (موجودہ نام "فضائل اعمال") میں دول میں مصرف کے سے مصرف میں میں موجودہ ہیں۔ یہ معتبات ہیں۔ یہ

اسی "الصلاٰۃ والسلام علیک۔ یار سول اللہ "کے متعلق لکھتے ہیں کہ:۔ اس لئے بندہ کے خیال میں اگر ہر جگہ دُرود وسلام دونوں کو جمع کیا جائے، توزیادہ بہتر ہے۔ یعنی بجائے "العسلوٰۃ والسلام

ا رائے بلادا ہے میں اس مرہر طبعہ درود و طلام دو توں میا جائے ، توریادہ بہر ہے۔ میں بجائے ، است وہ واست ان علیک یار سول اللہ دالسلام یا نبی اللہ ، "وغیر ہ کے "العسلوٰۃ والسلام علیک یار سول اللہ ، العسلوٰۃ السلام یا نبی اللہ ، "

ای طرح اخیرتک اَلسَّلاَمُ کیساتھ اَلصَّلوٰۃُ کالفظ بھی بڑھادے توزیادہ اچھاہے۔ (تبلینی نصاب، باب فضائل درود، صفحہ ۷۰۲–۷۰۳) مخالفین کے اکابر پییٹوامولانا حسین احمد مدنی صاحب لکھتے ہیں:۔

چنانچہ وہابیہ عرب کی زبان سے بار ہاسنا یا گیا کہ وہ "الصلاۃ والسلام علیک یار سول الٹ۔" کوسخت منع کرتے ہیں۔ اور اہل حرمین پرسخت نفریں اس نداء اور خطاب پر کرتے ہیں اور ان کا استہزاء اُڑاتے ہیں۔اور کلمات ناشائستہ استعال کرتے ہیں۔

حالا تکه جارے مقدس بزرگانِ دین اس صورت اور جمله دُرود شریف کو اگرچه بصیغه خطاب و نداء کیوں نه ہوں مستحب و مستحن جانتے ہیں اور اپنے متعلقین کواس کاامر کرتے ہیں۔ (الشہاباڷ قب،صفحہ ۴۴۳۔مطبوعہ مکتبہ مدنیہ لاہور) فرماتے ہیں کہ:۔ حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی شان مختیق عجیب ہی تھی۔ اپنے زمانہ کے امام مجتہد، مجدد اور محقق تھے۔ (ملفوظات عکیم الامت، جلد نمبر ۸، صفحہ ۱۸)

اس طرح مخالفین حضرات کے پیرومر شد حاجی امداد الله مهاجر کمی رحمة الله تعالی علیہ جن کے متعلق مولانا اشرف علی صاحب تھانوی

یمی حاجی امداد الله مهاجر کمی، نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم کی زیارت کاطریقه ککھتے ہیں کہ:۔ آمنحضرت صلی الله تعالی علیه وسلم کی صورت کا سفید شفاف کپڑے اور سبز گیڑی اور منور چیرے کے ساتھ تصور کرے

اور "العسلوة والسلام عليك يا رسول الله" كى دائن العسلوة والسلام عليك يا نبى الله" كى باعيل العسلوة والسلام عليك يا نبى الله" كى باعيل اور "العسلوة والسلام عليك يا حبيب الله "كى ضرب دل پرلگائے (ضياءالقلوب، صفحه ۲۱ مطبوعه دارالاشاعت كراچى)

تو ثابت ہوا کہ ''العسلوٰۃ والسلام علیہ یار سول اللہ '' کہنا جائز و مستحب و مستحن ہے۔اگر اس طرح کہنا شرک ہوتا تواز راہ انصاف سارے اکابرین دیوبند بھی مشرک ہوئے۔

وارراہ الصاف سازے اہ برین دیوبد میں سر ت ہوئے۔ گر یا للحب! تھانوی صاحب "الصلاۃ والسلام علیک یار سول اللّبہ" کہیں ، پھر بھی حکیم الامت ہی رہیں۔ مولاناز کریا صاحب اسے زیادہ بہترین کہیں ، پھر بھی تبلیغی جماعت کے بدستور امیر و پیشوار ہیں۔ مولانا حسین احمد مدنی اسے اپنے

مقدس اکابر کاعقیده کہیں، پھر بھی شیخ الاسلام ہی رہیں۔ حاجی امداد الله مہاجر کمی "الصلاٰۃ والسلام علیک یارسول اللہ ۔" کوجائز کہہ کرزیارتِ رسول(صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم)کیلئے اس کی تعلیم دیں، پھر بھی وہ پیرومر شداور ولی اللہ رہیں۔

لیکن اگر کوئی حبیبِ خدا، سیّد انبیاء سلی الله تعالی علیه وسلم کا کوئی شیدائی اور فدائی کیج "العسلوة والسلام علیک یار سول الله " تواسے کا نئات کابدترین کا فرومشرک بناویا جائے؟

بر رین کا تام جنوں رکھ دے اور جنوں کا خرد

جو چاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے پیددوہرامعیارانھیں حضرات کومبارک ہو۔

#### دعا میں بحق فلاں کھنا و توسل بالحی والـمیت

چونکہ آج کل کے دیوبندی حضرات اسے شرک و بدعت کہتے ہیں، آیئے اس مسئلہ پر بھی چند اکابرین دیوبند کے عقائد ہتے ہیں۔

تحکیم الامت حضرت مولانااشرف علی تفانوی صاحب وسلے سے متعلق ایک سوال کے جواب میں لکھتے ہیں کہ:۔ ترسل الحج مدالمہ چرد مدنداں جائز ہیں اور پر ان جس ندع کا ترسل متراک حضر چرد عالی من من روز تریال مور نے دوا ک

توسل بالحی وبالمیت دونوں جائز ہیں اور یہاں جس نوع کا توسل تھا کہ حضرت عباس رضی اللہ تعالی عنہ نے دعا کی اور اس دعا کو وسیلہ بنایا۔ بیہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے ساتھ اس لئے نہ ہوسکتا تھا کہ حضور سے دعا کرنا، علم واختیار سے خارج تھا۔

اس دعا کو وسیلہ بنایا۔ بیہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ اس لئے نہ ہوسکتا تھا کہ حضور سے دعا کرنا، علم وافتیار سے خارج تھا۔ پس اس سے مطلق توسل بالمیت کاعدم جواز لازم نہیں آیا۔ باقی صحابہ سے خود ثابت ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ

من الله من من الله من الله المعلى الموارور من المداد الفتاوي، جلده، صفحه ۱۸) توسل كرنے كى تعليم فرمائى۔ چنانچه اعمى كاقصه مشہور ہے۔ (الداد الفتاوي، جلده، صفحه ۸۹)

یمی تھانوی صاحب دو سری جگہ فرماتے ہیں کہ:۔ طبر انی نے کبیر اوسط میں عثان بن حنیف کا ایک مختص کو خلافت ِ عثانیہ میں ایک دعاسکصلانا، جس میں بِمُحَمَّدٍ نَبِيّ

بران سے میر اوط میں مہان عیف ماریک می و حاصر میں ہیں ہیں رہا ہے۔ الرَّ حَمَدِ **آیاہ، نقل کیاہ،** گذا فِی اِنْجَاجِ الْحَاجَدِ ب**یہ صرح ہے جواز میں۔ (امداد الفتاوی، جلدہ، صفحہ ۴۰۷)** 

جب آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم غزوہ تبوک سے مدینہ طبیبہ میں واپس تشریف لائے، تو حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا، یار سول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! مجھے اجازت و پیجئے کہ آپ کی مدح کروں۔ چونکہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدح

خو د طاعت ہے، اس لئے آپ نے ارشاد فرمایا کہ کہو، اللہ تعالیٰ تمہارے منہ کو سالم رکھے۔ انہوں نے یہ اشعار آپ کے سامنے پڑھے۔

وَرَدْتَ نَارَ الْخَلِيْلِ مُكْتَتِمًا

فِيْ صُلْبِمِ اَنْتَ كَيْفَ يَخْتَرِق

حضرت ابراہیم پرنار گلزار ہوا آپ کے وسیلے سے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کانور مبارک ان کی صلب میں موجود تھا، تو یار سول اللہ! آگ اسے کس طرح جلاسکتی ہے۔ (نشر الطیب، صفحہ ۱۰)

ان میں ایک شعربہ بھی ہے ۔

مولانار شید احمد صاحب وسیلہ سے متعلق لکھتے ہیں:۔ اس کے توسل سے دعاکر تاہوں۔الخ (احسن الفتاوی، جلد نمبر ا، صفحہ ۳۲۲)

چاہتاہوں" ای جیسے اور کلمات کے۔ (المبند، صفحہ اس) نوسٹ:۔ یاد رہے کہ المہند نامی کتاب مولوی محمود الحن دیوبندی، مولوی احمد حسن امر وہوی، مولوی کفایت اللہ دہلوی،

ہارے نزدیک اور ہمارے مشائخ کے نزدیک دعاؤں میں انبیاء و صلحاء و اولیاء و شہداء و صدیقین کا توسل جائزہے۔ ان کی حیات میں یابعد وفات، بایں طور کہ کہے: ''یااللہ! میں فلاں بزرگ کے توسل سے تجھے سے دعا کی قبولیت اور حاجت براری

حضرت عمررض الله تعالی عنہ کے زمانہ میں خشک سالی ہوئی تو حضرت عمررض الله تعالی عنہ ، حضرت عباس رضی الله تعالی عنہ کو لے گئے

کہ ان کے وسیلہ سے بارش کی دعا کریں۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ ان نے ان کے دونوں بازو پکڑے، اور سامنے کھڑا کیا۔

مچر آسان کی طرف دیکھا اور دعاکی، اے اللہ! ہم آپ کے نبی (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم) کے چچا کے ذریعہ آپ کا تقرب

یمی اشرف علی تھانوی صاحب پھر فرماتے ہیں کہ:۔

مولانا خلیل احمر سهار نپوری عقیده علماء دیوبند لکھتے ہیں کہ:۔

حاصل كرتے بيں۔ (جمال الاولياء، صفحه ۵۴)

مولوی عاشق الہی میر عظی اور خو د مولوی اشرف علی کی مصدقہ ہے۔ مولاناحسین احدمدنی صاحب اکابر علاء دیوبندے عقائد کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔ یہ مقدس اکابر ہمیشہ اولیاءوا نبیاء عظام سے توسل کرتے رہتے ہیں ،اپنے مخلصین کواس کی ہدایت کرتے رہتے ہیں۔ (الشہاب الثاقب، صفحه ٢٣٥ ـ مطبوعه مكتبه مدنيه لاجور)

توسل خواہ احیاء سے ہو یا اموات سے، ذوات سے ہو یا اعمال سے، اپنے اعمال سے ہو یا غیر کے اعمال سے۔ بہر حال اس کی حقیقت اور ان سب صور توں کا مرجع توسل برحمۃ اللہ تعالیٰ ہے۔ بایں طور کہ فلاں مقبول بندہ پر جو رحمت ہے،

معلوم ہوا کہ دیوبندی حضرات کے حکیم الامت صاحب خو دہی مجذوب کی دعا کے طفیل پیدا ہوئے ہیں۔اب اولیائے کرام کے متعلق پچھ فتوے بازی کرناسورج کو انگلی سے چھپانے کے متر ادف ہے۔ان واقعات سے ان کے بہت سے گھڑے ہوئے عقائد ﴿ ہم ان کی ہدایت کیلئے دعسا گوہیں ﴾

علی خان اور دوسرے کا نام اکبر علی خان رکھنا۔ ایک میر اہوگا، وہ مولوی حافظ ہوگا، اور دوسر انتہارا۔ مجذوب صاحب سے عرض کیا

انہوں نے اوّل میر انام اشر ف علی خان ہی ر کھا تھا۔ بطور پیشین گوئی کے بیہ فرمایا تھا کہ دولڑ کے پیدا ہوں گے۔ایک کا نام اشر ف

میں مجذوب صاحب کی دعاہے پیدا ہوا ہوں۔ان ہی کی روحانی توجہ وہی رنگ میرے مزاج کا بھی ہو گیا اور اتفاقی بات کہ

عمراور علی (رضیاللہ تعالی عنہا) کی تھینچا تانی میں مرجاتے ہیں اب کی بار اولا دہو تو علی (رضیاللہ تعالی عنہ) کے سپر د کر دینا۔ (بیعنی دونوں کے نام علی کے نام پرر کھنا۔ مؤلف ) (ملفوظات کیم الامت، جلد م، صفحہ ۱۰)

تھانوی صاحب خود مجذوب کی دعا کی برکت سے جو بصورت پیشین گوئی ظاہر ہوئی تھی، پیدا ہوئے۔ اور انہوں نے دعا

مجذوب سے والدہ صاحبہ کے متعلق عرض کیا گیا تھا کہ اس کے اولاد زندہ نہیں رہتی۔ انہوں نے فرمایا کہ کیسے زندہ رہے۔

بی کے وقت نام بھی رکھ دیئے تھے، کہ ایک کا اشر ف علی نام ہو گا اور ایک کا نام اکبر علی، اور بیہ بھی فرمایا تھا کہ ایک ہمارا ہو گا،

وہ حافظ اور مولوی ہو گا اور دوسر اتمہارا ہو گا۔ اور چو تکہ میں ایک مجذوب کی دعاہے پیدا ہوں۔ یہ خاص رنگ آزادی طبیعت میں

اى كااثر بـ ( ملغوظات عكيم الامت، جلد ٤٥٨)

کی وضاحت بھی ہو گئی۔

ای کے متعلق دوسری جگہ فرماتے ہیں:۔

دوسری جگہ تھانوی صاحب اس کے متعلق لکھتے ہیں:۔

کیا کہ اشرف علی خان آپ نے نام تجویز کیا، وہ پٹھان ہو گا۔ ہنس کر فرمایا، نہیں نہیں اشرف علی ، اکبر علی۔ (ملفوظات علیم الامت،

#### حیات انبیاء و اولیاء و استمداد از اهل قبور

آج کل کے دیوبندی حضرات اس مسئلہ پر بھی بڑا تشد د کرتے ہیں کہ مدینہ منورہ میں مسجدِ نبوی کی زیارت کا قصد کریں،

روضہ کر سول (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی زیارت کی نیت کر کے جانا شرک ہے۔ اولیاء کرام کے مز ارات پہ جانا اور ان سے فیض باطنی حاصل کرنے والا بھی مشرک ہے۔ چونکہ وہ اپنی قبر وں میں مُر دہ ہیں، اس لئے ان کے پاس جانا، حاجتیں ما تگنا شرک و ہدعت اور

> اگرىيە عقىيدە شرك اور قبر پرستى ہے ، توملاحظە فرمائيں: ـ ن

مولانا خلیل احمد سہار نپوری علمائے دیوبند کاعقبیدہ لکھتے ہیں:۔

ہمارے نزدیک اور ہمارے مشاکخ کے نزدیک زیارت قبر سیّد المرسلین (صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم) (ہماری جان آپ پر قربان) اعلیٰ درجہ کی قرابت اور نہایت تواب اور سبب حصول در جات ہے، بلکہ واجب کے قریب ہے۔ (الہند، صفحہ ۲۸) یجی علامہ خلیل احمد صاحب آگے چل کر لکھتے ہیں کہ:۔

> بہتر ہیہ ہے کہ جو ابن ہمام نے فرمایا ہے کہ خالص قبر شریف کی زیارت کی نیت کرے۔ (الہند،صفحہ ۲۸) سی خلیل احمر صاحب جہارتہ اندامہ کے متعلق اپناعقید ولکھتے ہیں کہ:

> یمی خلیل احمد صاحب حیات انبیاء کے متعلق اپناعقیدہ لکھتے ہیں کہ:۔ جارب مزد یک اور جارب مشارکتے کر مزد یک حضرت رسلی اللہ تھالی علی دسلی این قبر ممارک

جارے نزدیک اور ہمارے مشاکنے کے نزدیک حضرت (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم) لیتی قبر مبارک میں زندہ ہیں۔ اورآپ کی حیات دنیا کی سی ہے۔بلام کلف ہونے کے اور یہ حیات مخصوص ہے آمخصرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اور تمام انبیاء علیم السلام

اور شہداء کے ساتھ برزخی نہیں ہے، جو حاصل ہے تمام مسلمان بلکہ سب آدمیوں کو۔ (المبند، صفحہ ۳۲) پھرچند سطور کے بعد لکھاہے کہ:۔

پرچند معورے بعد معصابے کہ:۔ انبیاء و شہداء کی قبر میں حیات الی ہے جیسے دنیا میں تھی اور موسیٰ علیہ السلام کا لینی قبر میں نماز پڑھنا، اس کی دلیل ہے۔

کیونکہ نماز زندہ کو چاہتی ہے۔ پس اس سے ثابت ہوا کہ حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات دنیوی ہے۔ مفتی عزیز الرحمٰن صاحب، حیاتِ اولیاءو تصر فاتِ اولیاء بعد از وفات کے متعلق ککھتے ہیں:۔

اولیاءالله کی کرامات اور تصرفات بعد ممات بھی ثابت ہیں اس کوشر ک کہنا بھی غلطہ۔ (فاویٰ دار العلوم دیوبند،ج سپرص۱۷۸)

تب ظلمت رفع موكى - (ملفوظات عكيم الامت، جلده، صفحه ۵۱) یمی تھانوی صاحب دوسری جگہ مز اراتِ اولیاء کر ام کے متعلق فرماتے ہیں کہ:۔ اور جن بزر گوں کے مز ارات پر حاضر ہو کر اُنس محسوس ہو تاہے، وہ حضرات وہ ہیں کہ مخلوق کی طرف بھی متوجہ ہیں۔ اس مخلوق کی طرف ان کی توجہ اور شفقت کا ریہ اثر ہے کہ ان کے مزار پر بجائے ہیبت کے انس محسوس ہو تا ہے۔ (ملوظات حكيم الامت، جلد ٩، صفحه ٩٣) تھانوی صاحب مولانا قاسم نانوتوی کی روح کو بھی متصرف سمجھتے ہیں۔ انکے بارے میں اظہارِ خیال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔ مولانا گنگوہی کو بعد انتقال کے دیکھا کہ فرما رہے ہیں، اللہ تعالیٰ نے ہمیں تو وفات کے بعد خلافت دے دی ہے۔ اس کے معنی میں بیہ سمجھا ہوں کہ چونکہ خلافت کی روح تصرف ہے۔ اس لئے یوں معلوم ہوتا ہے کہ مولانا کی روح کو الله تعالی نے تصرف کی قوت عطا فرمادی کہ طالبین کی تربیت اور اصلاح میں معین ہو۔ ایسے بزرگوں کے مزار پر جانے سے بیہ خاص تفع بھی ہوتا ہے اور بظاہر یہی وجہ ہے کہ بعضے بزرگوں کے مزار پر تو طبیعت اچٹتی ہے اور بعض کی طرف تھینچتی ہے۔ (ملفوظات عیم الامت، جلد ۱۰، صفحہ ۱۱۵)

جبکہ شہداء کیلئے حیات کی تصریح ہے، اور شہداء بھی اولیاء اللہ ہیں تو اس وجہ سے کہہ سکتے ہیں کہ اولیاء اللہ کیلئے بھی

تصر تے حیات کی ہوگی۔ یایوں کہا جاوے کہ جب شہداء کیلئے حیات کی تصر تے ہے تو چو تکہ اولیاء بھی بھکم شہداء ہیں، بلکہ بعض اولیاء

آخر میں نے چاہا کہ کس طرح اس ظلمت کو د فع کروں، توسوچا کہ اس ظلمت کی وجہ محض بیہ ہے کہ اہل باطل کے ایک عمل

کے اندر مشغولی رہی ہے۔ اور قاعدہ ہے کہ العِلَاءُ بِالطِّدِ ۔ تواہل نورکی صحبت اس کاعلاج ہے۔ پس کچھ عرصہ اہل نورکی صحبت

میں بیٹھنا چاہئے۔ تو اس وقت زندوں میں تو کوئی ایسا قریب موقع میں ملانہیں کہ پچھ عرصہ تک اس کی محبت اختیار کی جاتی۔

للذا پھر یہ کیا کہ بزرگوں کے مزارات پر گیا۔ چنانچہ وہاں تین کوس کے فاصلے پر ایک بزرگ کا مزار ہے۔ وہاں گیا۔

مولانااشرف على تعانوى رفع ظلمت كيك مزارات پرجاتے تھے۔ لكھتے ہيں:۔

مفتى عزيز الرحمٰن صاحب حياتِ اولياء كے متعلق لكھتے ہيں:۔

شهداءے اعلی مرتبه پر بیں۔ (فاوی دار العلوم دیوبند، جلد۵، صفحہ ۷۷۷)

يى مفتى صاحب آ مے چل كريوں فرماتے ہيں:

سوا<mark>ل:۔</mark> اولیاء اللہ کے تصرفات اور ان کے فیوض و انوار و برکات بعد وصال بھی موجود رہتے ہیں، یا بعد موت ظاہری

وهسب محتم موجاتے ہیں۔

جواب۔۔ اور فیوض و برکات ان کے بعد ممات کے باقی رہتے ہیں مثلاً یہ کہ ان کی زیارت اور قرب سے زائرین کو

بر کات حاصل ہوں اور ان پر بھی دُرود ورحمت ہو۔ کیونکہ جب وہ اولیاء مور درحمت الٰہی ہیں، توجو محض ان کی زیارت کرے گا وہ مجمی حسب المراتب مستفیض ان کی برکات سے ہوگا۔ (فاوی دار العلوم دیوبند، جلد ۵، صفحہ ۷۷۷)

خالفین حضرات کے پیرومر شد حاجی امداد الله مهاجر کمی اینے مرشد کی بار گاہ میں یوں التجا کرتے ہیں:۔ تم سوا اوروں سے ہر گز نہیں ہے التجا آسرا دنیا میں ہے از بس تمہاری ذات کا

آپ کا دامن پکڑ کر ہے کہوں گا برملا بلکہ دن محشر کے بھی جس وقت قاضی ہو خدا

اے شہ نور محمد! وقت ہے امداد کا

(امدادالشتاق،صفحه ۱۱۷)

يى حاجى صاحب ابناايك واقعه لكصة بين:

ا یکبار میں حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی رحمۃ اللہ علیہ کی قبر شریف پر تین روز تک مقیم رہا۔ حضرت قطب صاحب کے

مز ار مقدس سے ایک نور کاستون نکل کربلند ہوااور حضرت پیرومر شدکے جائے اقامت پر جاکر حجیب گیا۔ (امدادالشتاق، ص۱۳۰)

مفتى عزيزالرحمن صاحب لكصة بين: ـ

سوال:۔ قبور فقراءواولیاءوصلحاء پر فاتحہ خوانی کے بعد جولوگ دعاما تکتے ہیں۔اگریہ درست ہے توکس طریقہ سے؟

جواب: اس طرح وعاما تکنا درست ہے کہ "یااللہ! ببرکت اپنے نیک کے،میری حاجت بوری فرما"۔ فقط

( فمّاويُّ دار العلوم ديو بند ، جلد ۵، صفحه ۲۳۰)

وت رئین کرام! ان حوالہ جات کثیرہ سے ثابت ہوا کہ اولیاء اللہ کے مزارات پر جاتا، ان کا وسیلہ لینا، ان سے فیض لینا، د فع ظلمت کیلئے جانا، ہر گز کفروشر ک اور قبر پرستی نہیں، اسے قبر پرستی کہنا جہالت کے سوا کچھ نہیں۔اور اگر واقعی پیہ کفروشر ک اور

قبر پرست ہے توجن اکابرین کے حوالے ہم نے دیئے ہیں ان کے متعلق آپ کا کیا فتویٰ ہے کہ کا فرومشرک اور قبر پرست تھے کہ نہیں؟ بلاوجہ کے جھکڑوں میں مسلمانوں کو اُلجھانے کے بجائے اپنے ہی اکابرین کے نقش قدم پر چلاجائے تو تہمی جھکڑے ختم ہو تگے۔

الله تعالي مدايت عطا فرمائے۔ تمسين

نام گرامی (مسلی اللہ تعدالی طیہ وسلم) سن کر انگوٹھے چومنا

آج کل بید مسئلہ بھی منشدوین کی وجہ سے نزاع کا باحث ہے کہ اذان میں ''اَشَھَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ'' س کر انگوٹھے چوم کر آتھوں پرلگانے والے پر مشرک وبدعت کے فتوے لگتے ہیں۔اگر بیہ شرک وبدعت ہے تو ملاحظہ ہو:۔

سوال: اذان میں بوقت شہاد تین انگھوٹے چو منااور آنکھوں سے لگانااور "قُرَّةُ عَیْنِیْ بِكَ یَا رَسُولَ اللهِ" پڑھناكياہے؟ جواب: علامہ شامی نے كنز العباد سے نقل كياہے كہ شہاد تین كے وقت اذان كے دوران ايساكر نامستحب ہے۔

' فاویٰ دارالعلوم، جلد ۲، صفحہ ۹۰) یہی مفتی عزیز الرحمٰن صاحب پھر ایک سوال کے جو اب میں فرماتے ہیں کہ:۔

میں کی خریرا رسٹی صاحب ہرا بیت خواں سے بواب میں خراجے ہیں گہا۔ استخباب تقبیل ابہا مین کی دلیل شامی کی بیہ عبارت ہے۔ (عبارت لکھنے کے بعد فرماتے ہیں) آخر عبارت شامی سے

استحباب تقبیل ابہا مین کی دلیل شامی کی بیہ عبارت ہے۔ (عبارت لکھنے کے بعد فرماتے ہیں) آخر عبارت شامی. مجھی داہنچورساک کدئی مہ فدع ہے۔ یہ ہے صحیحوں مارے رہیں نہیں ہے۔

یہ بھی داضح ہوا کہ کوئی مر فوع حدیث صحح اس بارے میں نہیں ہے۔ ...

غایت بیر که ضعیف حدیث پر تبھی فضائلِ اعمال میں عمل کرنا وُرست ہے۔ تگر اس کی شرط بیہ ہے کہ اس فعل کو مسنون نہ سمجھے۔ (فنّاویٰ دارالعلوم دیوبند، جلد۲، صفحہ ۱۰۲)

معلوم ہوا کہ اذان میں نام گرامی سن کر انگو تھے چو مناہر گز کفروشر ک نہیں ہے اور بیہ کہ بیہ اہل سنت کی نئی ایجاد بھی نہیں

بلكه اسلاف كاطريقه چلا آرباب-

#### محفل میلاد النبی سلی الله تسالی السه وسلم اور قیام

شرک و بدعت کہا جاتا ہے۔ اگر میلاد منانا شرک و بدعت ہے تو ان حضرات علاء دیوبند پر بھی مشرک و بدعتی ہونے کا فتویٰ

عبیر میلاد النبی صلی الله تعالی علیه وسلم پر تبھی ہر سال نئے نئے پیفلٹ شاکع کئے جاتے ہیں۔ میلاد مصطفیٰ صلی الله تعالیٰ علیه وسلم کو

مولانار شیر احمد، میلاد النبی صلی الله تعالی علیه وسلم کے متعلق سوال کے جواب میں فرماتے ہیں:۔ نبی کریم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی سیرت و حالت پر مسلمانوں کو مطلع کرنا اسلام کا اہم ترین فرض ہے اور ساری تعلیماتِ

اسلامیه کاخلاصه یہی ہے اور اس میں مسلمانوں کی بہبو دی اور فلاح منحصر ہے۔ آنحصنور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ولا دت بڑے سر ور اور

فرحت کا باعث ہے۔ اور میر سرور کسی وقت اور محل کے ساتھ مخصوص نہیں۔ بلکہ ہر مسلمان کی رگ ویے میں سایا ہواہے۔

ابولہب کی لونڈی شُو بند نے آخصور سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ولادت کی خبر ابولہب کو پہنچائی تواس نے خوشی میں توہید کو

آزاد کر دیا۔ مرنے کے بعد لوگوں نے ابولہب کوخواب میں دیکھا اور اس سے حال دریافت کیاتواس نے کہا کہ جب سے مر اہوں، عذاب میں گر فنار ہوں۔ مگر دوشنبہ کی شب کو چو تکہ میں نے میلاد النبی (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی خوشی کی تھی، اس لئے عذاب میں

خخفیف ہو جاتی ہے۔

جب ابو لہب جیسے بد بخت کا فرکیلئے میلاد النبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی خوشی کی وجہ سے عذاب میں صخفیف ہوگئی،

تو جو کوئی امتی آپ کی ولادت کی خوشی کرے اور حسبِ وسعت آپ کی محبت میں خرچ کرے تو کیونکر اعلیٰ مراتب حاصل نه کرے گا۔ (احسن الفتاوی، جلد ا، صفحہ ۳۴۷)

مولانا خلیل احمر سہار نپوری، میلا دالنبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے متعلق علماء دیوبند کاعقبیرہ لکھتے ہیں:۔

حاشا کہ ہم تو کیا کوئی بھی مسلمان ایبا نہیں ہے کہ آخصرت کی ولادت شریفہ کا ذکر، بلکہ آپ کی جو تیوں کے غبار اور آپ کی سواری کے گدھے کے پیشاب کا تذکرہ بھی تھیجے وبدعت سئیہ یاحرام کہے۔وہ جملہ حالات جن کورسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

سے ذرّہ ساتھی علاقہ ہے۔ ان کا ذکر ہمارے نزدیک نہایت پسندیدہ و اعلیٰ درجہ کا مستحب ہے۔ خواہ ذکر ولادت شریفہ ہو، یا آپ کے بول وبراز، نشست وبرخاست اور بیداری وخواب کا تذکرہ ہو۔ (المهند، صلحہ ۵۸) حکیم الامت مولانااشر ف علی صاحب تھانوی لکھتے ہیں:۔

کثرت سے علاء ای طرف گئے ہیں کہ تنظیماً کھڑا ہونا جائز ہے، جس کے جواز کی ایک دلیل ہے بھی ہے کہ جب حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم تشریف لاتے تو حضرت فاطمہ رض اللہ تعالی عنها کھڑی ہوجاتی تنظیں۔اور جب حضرت فاطمہ رض اللہ تعالی عنها حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتی تنظیں تو خود حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کھڑے ہوجاتے تنظے۔ (افاضات یومیہ یعنی ملفوظات علیم الامت، جلد ۱۰، صفحہ ۱۱)

حاجی امداد الله مهاجر کمی رحمة الله تعالی علیه فرماتے ہیں:۔

ایسے امورے انکار کرناخیر کثیرے بازر کھناہے۔ جیسے قیام مولد شریف اگر بوجہ آنے نام آمخصرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کوئی مخص تعظیماً قیام کرے، تواس میں کیاخرابی ہے۔ جب کوئی آتا ہے، تولوگ اس کی تعظیم کے واسطے کھڑے ہوجاتے ہیں اور اگر اس سر دارعالم وعالمیاں کے اسم گرامی کی تعظیم کی گئی تو کیا گناہ ہوا۔ (امداد الشتاق از اشرف علی تھانوی، ص۸۸۔ شائم امدادیہ، ص۸۸)

یمی حاجی امداد الله صاحب دوسری جگه فرماتے ہیں:۔

البتہ وفت قیام کے اعتقاد و تولد کانہ کرناچاہئے۔اگر احتمال تشریف آ وری کا کیاجائے، تو مضا لکتہ نہیں کیونکہ عالم بزمان ومکان ہے،لیکن عام امر دونوں سے پاک ہے۔ پس قدم رنجہ فرمانا ذات بابر کات بعید نہیں۔ (شائم امدادیہ،صفحہ ۵۰)

يهى حاجى صاحب ايك اور مقام پر فرماتے بين:

رہا بیہ اعتقاد کہ مجلس مولد میں حضور پُر نور سلی اللہ تعالی علیہ وسلم رونق افروز ہوتے ہیں اعتقاد کو کفروشرک کہنا، حدسے بڑھنا ہے۔ کیونکہ بیہ امر ممکن ہے عقلاً و نقلاً۔ بلکہ بعض مقامات پر اس کا و قوع بھی ہوا ہے۔ (فیصلہ ہفت مسئلہ ،صفحہ ۱۳)

حاجی صاحب میلاد شریف اور قیام کے متعلق اپناعقیدہ لکھتے ہیں:۔

۔۔۔۔۔اور مشرب فقیر کابیہ ہے کہ محفل مولد شریف میں شریک ہوتا ہوں۔بلکہ ذریعہ برکات سمجھ کر ہر سال منعقد کرتا ہوں

اور قیام میں لطف ولذت پاتاہوں۔ (فیلد ہفت مسئلہ، صفحہ ۱۳)

مولا ناعبد الحی لکھنوی،میلا و اکنبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے متعلق فرماتے ہیں:۔

محفل میلاد شریف میں واقعات ولادت و معجزات بیان کرنا خواہ ہندوستان میں یا سندھ میں، ایران میں یا طوران میں ، خراسان میں یا ملتان میں،روم میں ہو یاشام میں، جائز ہے۔میلاد شریف کے متعلق الل اسلام میں کسی کو اٹکار نہیں۔ (خلاصة الفتاویٰ مع مجموعة الفتاویٰ، جلد م، صفحه ۵۳۳)

مولانارشید احمرصاحب، قیام تعظیمی کے متعلق فرماتے ہیں:۔ سوال: مستحص کی تعظیم کو کھڑاہو جانااور پاؤں پکڑنااور چو منالنظیماً درست ہے یانہیں؟

جواب:۔ تعظیم دیندار کو کھڑاہونادرست ہے اور پاؤل چو مناایسے ہی مخص کا بھی درست ہے۔ حدیث سے ثابت ہے۔

حاجى امداد اللدمهاجر مكى رحمة الله تعالى عليه فرمات بين:

(فآويٰ رشيريهُ، صفحه ۵۵۹)

فرمایا که مولد شریف تمامی ابل حرمین کرتے ہیں۔ اس قدر جارے واسطے جحت کافی ہے۔ اور حضرت رسالت پناہ صلی اللہ تعالی

عليه وسلم كاذكركيس فدموم موسكتاب-

وت ارئین کرام! الحمد لله، ہم نے محفل میلاد النبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور قیام کے متعلق مستند حوالہ جات دیئے ہیں۔

جن سے ثابت ہوا کہ میلاد شریف منانا اور قیام کرنا ہر گز کفر و شرک نہیں۔ اگر میلاد شریف اور قیام واقعی کفر و شرک ہے

توان اکابرین دیوبند کے متعلق کیافتویٰ ہے۔ کہ وہ مشرک وکا فرتھے کہ نہیں؟ فیصلہ آپ خود کرلیں۔

#### نبی ولی کی نذر و نیاز کرنا

اس مسئلہ کو بھی آج کل کے عام اُردو خوال کفروشرک قرار دیتے ہیں، حالانکہ بیہ شرک کیسے ہو سکتا ہے۔ کیونکہ کوئی بھی مسلمان کسی نبی یا ولی کو معبود نہیں مانتا اور نہ بی تَقَرُّب لِغَیْرِ اللهِ عَلیٰ وَجْدِ الْمِبَادَة کا قصد کرتا ہے۔ بلکہ اس کی نیت نذرو نیاز سے محض ہدیہ اور نذرانہ ہوتی ہے۔ بعنی اس کا ثواب ان کی روحوں کو پہنچے اور بیہ بالکل جائز ہے۔ لیکن اگر بیہ شرک بی ہے تو پھر ملاحظہ ہو:۔

مولانااشرف على صاحب تفانوى لكصة بين:

بعض یاران طریقت حضرت ایشال نے ایک مکان خریدا اور بطور خود اس کی تغییر کی اور حضرت ایشاں (حاجی المداد الله) کے نذر کیا۔ (المداد المشتاق، صفحہ سسسے مطبوعہ مکتبہ اسلامیہ لاہور)

يى تقانوى صاحب ايك اور مقام يركي ين ان

ہم حاوں ما سب بیں دور میں <sub>ای</sub>ر سے بیں ہے۔ جب مثنوی شریف ختم ہوگئی، بعد ختم حکم شربت بنانے کا دیا اور ارشاد ہوا کہ اس پر مولاناروم کی نیاز بھی کی جاوے گی۔

گیارہ گیارہ بارسورۂ اخلاص پڑھ کر نیاز کی گئی اور شربت بٹنا شر وع ہوا، آپ نے فرمایا کہ نیاز کے دومعنی ہیں: ایک عجز و بندگی اور وہ سوائے خد اکے دوسرے کے واسطے نہیں ہے۔ بلکہ ناجائز، شرک ہے۔اور دوسرے خد اکی نذر اور ثواب خد اکے بندوں کو پہچانا،

يه جائز ہے۔ لوگ الكار كرتے بين اس مين كياخر الى ہے۔ (الداد المشتاق، صفحه ۸۷)

یمی تھانوی صاحب پھر لکھتے ہیں:۔

فرمایا کہ حنبلی کے نزدیک جمعرات کے دن کتاب احیاء تبر کا ہوتی تھی۔ جب ختم ہوئی تو تبر کا دودھ لایا گیا۔ اور بعد دعاکے کچھ حالات مصنف کے بیان کئے گئے۔ طریق نذرو نیاز قدیم زمانہ سے جاری ہے۔ لوگ انکار کرتے ہیں۔ (امدادالمشتاق، صفحہ ۹۲)

فآویٰ دار العلوم دیوبند میں ہے:۔

<mark>سوال:۔</mark> نید بعد تلاوت قرآن مجید، ثواب اس کا بتوسط آنحضرت صلی الله تعالی علیہ وسلم و ازواجِ مطہر ات وجملہ بزرگانِ دین کو بخش کر اپنے خاندان کے جملہ مُر دوں اور جہیج مومنین و مومنات کی روح کو بخش دیتا ہے۔ ایسا کرنا چاہئے یا نہیں اور بہتر طریقتہ

ایصالِ ثواب کا کیاہے؟

جواب۔۔ یہ طریقہ ایصال ثواب کا جس طرح زید کرتا ہے اچھا ہے۔ اس میں کچھ حرج نہیں۔ اور زید کو بھی ثواب حاصل ہوتاہے۔ (فاویٰ دار العلوم دیوبند، جلد۵، صفحہ ۴۳۹۔مطبوعہ مکتبہ المدادیہ، ملتان)

مولانااسلعیل دبلوی صاحب لکھتے ہیں:۔

حضرت خواجه قطب الدین بختیار کاکی رحم الله وغیر جا خوانده التجا بجناب حضرت ایزد پاک بنوسط این بزرگان نما ید و به نیاز تمام وزاری بسیار از بسیار دعائے کشود کار خود کر ده وذکر دو ضربی شروع نماید۔

اول طالب را با ید که با وضو دوزانو بطور نماز به نشیند و فاتحه بنام اکابرین طریقه لینی حضرت خواجه معین الدین سنجری و

ں ارساں، پیروں کے دوں میں میں میں میں ہے۔ (ترجمہ) پہلے طالب کوچاہئے کہ ہاوضو دوزانو کے طریقے پر ہیٹھے اور اسی طریقہ کے اکابریعنی حضرت خواجہ معین الدین سنجری

(ترجمت) کیلیے طالب کوچاہئے کہ ہاو صودوزاکو کے طریقے پر بیھے اور اسی طریقہ کے اکابریسی حظرت حواجہ سین الدین سجری اور حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی رحم اللہ وغیر ہاکے نام کی فاتحہ پڑھ کر در گاوِ الٰہی میں ان بزر گوں کے وسیلہ سے التجا کرے اور انتہائی عجز و نیاز اور کمال تضرع و زاری کے ساتھ لہی مشکل کے حل کی دعا کرکے دو ضربی ذکر شروع کرے۔ (صراط متنقیم،

اور امنهای چز و نیار اور ممان تصرت و راری ب صفحه ۱۱۱-مطبوعه مکتنبه سلفیه لا مور)

یمی د ہلوی صاحب ایک اور مقام پر فرماتے ہیں:۔

حضرت رسالت پناه سعد بن معاذ از بعد التماس ایشال که ناگاه ما درم فوت شده دیارائے گفتن نه یافت، دا گرامی یافت و صیتی می کر دلپس برائے اُک چیزے بکنم نفع بوی خواہدرسید۔ فرمود ند که چاه مکن دبگو که ایس برائے مادر سعد است۔

کو کچھ کہنے کاموقع نہ ملا، اگر ملتاتووہ وصیت کرتی اگر میں اس کیلئے کچھ کروں تو کیااس کو نفع پہنچے گا؟ حضور سلیاشہ تعالی ملیہ دسلم نے فرمایا،

جناب بدايت مآب قدوه ارباب صدق و صفا زبده اصحاب فنا و بقا، سيد العلماء و سند اولياء حجة الله على العالمين، وارث الانبياء

ی حروبان برائے ایے اسر پیزے ، م ح بوی حواہدر سید ۔ حرصو دیر کہ چاہ جن وجو کہ این برائے مادر سعد است۔ (ترجمہ) صفرت سعد بن معاذ صحابی کی والدہ نے وفات پائی، توانہوں نے حضور سلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے عرض کیا کہ میری والدہ

> ایک کنوال بناؤاور کہو کہ بیہ سعد کی مال کیلئے ہے۔ (صراط متنقیم، صفحہ ۵۵) مولاناشاہ عبد العزیز محدث وہلوی جن کے بارے میں یہی مولانا دہلوی صاحب لکھتے ہیں:۔

والمرسلين مرجع كل ذليل وعزيز،مولاناومر شدناالشيخ عبدالعزيز متع الله المسلمين بطول بقلبه الخ

یمی شاہ صاحب جنہیں دہلوی صاحب نے اعلیٰ القاب سے یاد کیاہے، لکھتے ہیں:۔

حضرت امیر و ذریت طاهره اور اتمام امت برمثال پیران و مرشدان می پر ستند و امور بخویینیه را با یشال وابسته می دانند، وفاتحه و دُرود و صد قات و نذر و منت بنام ایشارائج و معمول گرویده چنانچه با جمیج اولیاءالله جمیس معامله است. (ترجمی) حضرت علی اور ان کی اولاد پاک کو تمام افراد امت پیروں مرشدوں کی طرح مانتے ہیں۔ اور تکوینی امور کو

ان حضرات کے ساتھ وابستہ جانتے ہیں اور فاتحہ و دُرود، صد قات اور نذر ان کے نام کی ہمیشہ کرتے ہیں۔ چنانچہ تمام اولیاء اللہ کا سمہ مال مصر نام لفنز مال میں کے نہ میں کیا وزیر کی است و مصر میں میں میں میں میں میں میں میں است کی میں میں است

يكى حال ہے۔ (پھر بغض الل بيت كى نسبت ان كى طرف كس طرح دُرست ہے۔) (تحفد اثنا عشريد، صفحہ ١٩٣٠ مطبوعہ تركى)

اوریمی شاہ عبد العزیز محدث دہلوی دوسری جگہ یوں فرماتے ہیں:۔

(ترجمه) وه کھاناحضرت امام حسن اور امام حسین رضی الله عنها کی نیاز کیلئے پکایا جائے، اور جس پر فاتحہ، قل اور دُرود پڑھا جائے،

طعامیکه ثواب آل نیاز حضرت امامین نمایند وبر آل فاتحه و قل و درود خواندن متبرک می شود ، وخور دن بسیار خوب است \_

وہ تنبر ک ہوجا تا ہے۔اور اس کا کھانا بہت ہی اچھاہے۔ (فناویٰ عزیزی، جلدا، صغیہ اے۔مطبوعہ دار الاشاعۃ العربیہ کوئٹہ) حضرت شاہ ولی الله محدث دہلوی فرماتے ہیں:۔

میرے والد ماجد حضرت شاہ عبد الرحیم قدس سرہ مخدوم فینخ اللہ دیہ، کے مزار شریف کی زیارت کیلئے قصبہ ڈامنہ

تشریف لے گئے تھے۔ رات کو ایک ایسا وقت آیا کہ اس حالت میں فرمایا کہ مخدوم صاحب ہماری ضیافت کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ کچھ کھاکے جانا، چنانچہ آپ اور آپ کے ساتھی مزار شریف پر زُک گئے ، اور باقی سب لوگ چلے گئے، یہ دیکھ کر آپ سے مدانتھیں نجد مدناط میں جرب ہیں وقت اس عدمہ میں مرطبق سکھ میں پرجس میں ماما باب مشالکی تھی تاکن د

و گفت و نذر کر ده بودم که اگر زوج من بیا بد ہمال ساعتے ایں طعام پخته به نشینند گان درگاه مخدوم الله دبیه رسانم۔ دریں وقت آید نذرانفاکر دم۔و آرز و کردم کہ کیے آنحاماشد تناول کند۔

دریں وقت آمد نذرایفاکر دم۔و آرزوکر دم کہ کے آنجا باشد تناول کند۔ (ترجمہ) اور کہا کہ میں نے نذر مانی تھی کہ اگر میر اشوہر واپس آجائے تو میں ای وقت بیہ کھانا مخدوم اللہ دیہ کی درگاہ پر

بیٹھنے والوں کو پہنچاؤں گی۔میر اشوہر اس وقت آیاہے تو میں نے منت پوری کی ہے۔ بیہ تمنا تھی کہ کو کی وہاں موجو دہو،جو اس کھانے کو کھالے۔ چنانچہ ان سب نے کھایا۔ (انفاس العارفین،صفحہ ۴۵)

اوریبی شاه ولی الله محدث د بلوی دوسری جگه فرماتے ہیں:۔

وشیر برنج بنا بر فاتحہ بزرگے بقصد ایصال ثواب بروح ایشاں پزند و بخوار نند مضائقہ نیست، جائز است و اگر فاتحہ بنام بزرگے دادہ شود، اغنیاءراہم خوردن جائز است۔ (ترجمہ) دودھ چاول کسی بزرگ کی فاتحہ کیلئے ان کی روح کو ثواب پہنچانے کی نیت سے پکانے اور کھانے میں حرج نہیں ہے۔

جائزہے اور اگر کسی بزرگ کے نام کی فاتحہ دی جائے تومالد اروں کو بھی کھانا جائزہے۔ (زبدۃ النصائح، صفحہ ۱۳۲)

الله تعالى سے عرض كرے۔اى طرح ہر روز كرےان شاءالله چندروز ميں مقصد حاصل ہوگا۔ (انتباه في سلاسل اولياءالله،صفحه ١٠٠) وت رئین کرام! اسموضوع پر بھی الحمد للہ ہم نے نا قابل تر دید دلائل نقل کئے ہیں اور بیہ ثابت کیاہے کہ نبی ولی کی نذر نیاز کرنا ہر گز کفروشرک نہیں۔اگریہ نذرو نیاز کفروشرک ہے تواپنے ان اکابرین کے بارے میں کیافتویٰ ہے؟ وہ مشرک ہوئے کہ نہیں، تمہارے عقیدے کے مطابق ہوئے اور ضرور ہوئے، تو آپ لوگ ان مشر کوں کو مسلمان مان کرخو د مشرک ہوئے یانہیں؟ بینواتوجروا

پس ازاں سہ صد و شصت مرتبہ سورہ الم نشرح خوانند۔ تہتم تمام کند دے را قدرے شیرینی فاتحہ بنام خواجگان چشت

(ترجمہے) اس کے بعد تین سو ساٹھ مرتبہ سورہ الم نشرح پڑھے۔ پھر تین سو ساٹھ مرتبہ وہی دعائے مذکور پڑھے۔

پھر دس مرتبہ ڈرود شریف پڑھے اور ختم تمام کرے۔ اور تھوڑی سی شیرینی پر فاتحہ بنام خواجگان چشت پڑھے اور اپنی حاجت

عمومآ بخوا نندوحاجت از خدا تعالی سوال نمایند\_ جمیں طور ہر روز بخواندہ باشندان شاءالله در ایام معدودہ مقصد بحصول انجامه\_

يبى شاه ولى الله صاحب ايك اور مقام پر فرماتے بين:

#### نبی ولی کو مشکل کشا کھنا

چنانچہ آج کل کے موجو دہ حضرات دیوبند کا بیہ عقیدہ ہے کہ خداکے سواکسی اور کو مشکل کشاسمجھ کر پکار ناشر ک ہے۔ حالا نکہ نبی، ولی کو ولی سمجھ کر پکار نا ہر گزشر ک نہیں۔ شرک اس وقت ہو گا جب کسی کو معبود سمجھ کر پکارے۔ اگر کسی اور کو مشکل کشاسمجھ کر پکار ناشر ک ہے، تو ملاحظہ ہو:۔

دیوبندی حضرات کے حکیم الامت مولانااشرف علی صاحب تھانوی فرماتے ہیں:۔

ہادی عالم علی، مشکل کشاکے واسطے۔ (تعلیم الدین، صفحہ ۱۳۲ے شجرہ طیبہ چشتیہ صابریہ، صفحہ ۲)

یمی تھانوی صاحب پھر ایک مقام پر فرماتے ہیں کہ:۔

اے لقائے تو جواب ہر سوال مشکل از تو حل شود بے قبل و قال

(حيوة المسلمين، صفحه ۵۱)

حاجی امداد الله مهاجر کمی فرماتے ہیں:۔

سخت مشکل میں پھنسا ہوں آج کل اے مرے مشکل کشا! فریاد ہے

(ناله الدادغريب، صفحه ۲۲ ـ كليات الداديد، صفحه ۹۰)

حضرت تفانوی صاحب ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں کہ:۔

ایک صاحب نے عرض کیا کہ حضرت علی کو مشکل کشا کہنا جائز ہے یا نہیں؟ فرمایا اگر مشکلات کو نیہ مراد ہیں توجائز نہیں

اگرمشکلات علمیہ مراد ہیں تو جائز ہے۔ جبیبا کہ شیخ سعدی نے فرمایا ہے:۔ سیسی

کر مشکلش را کند منجلی محر مشکلش را کند منجلی

(ملفوظات حكيم الامت، جلد٥، صفحه ١٨١)

اب کیا فرماتے ہیں مخالفین اپنے تھیم الامت کے بارے میں جو کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنامشکل کشا فرمارہے ہیں۔ دوسری جگہ مشکل کشاعلمی فرمارہے ہیں اور اپنے مرشد حاجی امداد اللہ کے بارے میں جو کہ حضور کو اپنامشکل کشا کہہ رہے ہیں،

مشرک ہوئے کہ نہیں تمہارے عقیدے کے مطابق توضر ور ہوئے۔اب آپ حضرات ان کومسلمان مان کر مشرک ہوئے یانہیں؟

# يا رسول الله الـمدد كفنا

موجودہ دور کے منکرین کو یا تو اپنے اکا برین کے اقوال کا پتا ہی نہیں، یہ اپنے اسلاف کی تعلیمات سے تا واقف ہیں، یا پھر وہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی دھمنی میں یہاں تک حد سے بڑھ گئے ہیں کہ وہ اپنے اکابر کے ارشادات و نظریات کو کچھ بھی وقعت نہیں دیتے۔

اگر پہلی بات ہے بینی اپنے اکابر کے ارشادات کاعلم ہی نہیں تو ان تمام عقائد و نظریات جو لکھے گئے ہیں، کو پڑھ کر توجہ کریں توخو د بھی گمر اہی سے چکے جائیں اور بھولے بھالے مسلمانوں کو بھی گمر اہی میں نہ د حکیلیں۔

اگر دوسری بات ہے تو خیر خواہی کے طور پر مود بانہ اپیل ہے کہ وہ اپنی قبریں گندی نہ کریں۔ کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے دھمنی کا انجام بڑاہی بھیانک ہے۔

إِنْ أُرِيْدُ إِلَّا الْإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيْقِي إِلَّا بِاللَّهِ

حضرت مولانامحمة قاسم نانوتوى صاحب بانى دارالعلوم ديوبند فرماتي بين:

کروڑوں جرموں کے آگے یہ نام کا اسلام کرے گا نبی اللہ! مجھ پہ کیا پکار مدد کر اے کرم احمدی! کہ تیرے سوا نہیں ہے قاسم ہے کس کا کوئی عامی کار

(قصائد قاسی، صغحہ ۲-الشہاب الثا قب، صغحہ ۲۲۷)

حکیم الامت حضرت مولانااشر ف علی صاحب تھانوی فرماتے ہیں کہ:۔

يَا شَفِيْعَ الْعِبَادِ خُذْ بِيَدِئ اَنْتَ فِي الْاَضْطِرَارِي مُعْتَمَدِئ

## ترجمه از نشر الطيب:

دعگیری کیجئے میرے نی کھکش میں تم ہی ہو میرے نی

(نشرالطيب،صفحه ۱۹۴)

یمی تھانوی صاحب اس جگہ پھر فرماتے ہیں کہ:۔

يَا رَسُولَ اللهِ بَابُكَ لِيَ مِنْ غَمَامِ الْغُمُوْمِ فلتجي

ترجمه ازنشرالطيب:.

میں ہوں بس اور آپ کا در، یا رسول

ابر غم گیرے نہ پھر مجھ کو مجھ (نشرالطيب،صفحه ۱۹۴)

یمی تھانوی صاحب ایک اور جگہ یوں بار گاہ نبوی میں عرض گزار ہیں کہ:۔

أَغِثْنِيَ يَا رَسُولَ اللَّهِ! إِنِّي لَمَغْبُونُّ وَقَنَّطِنِيَ الْعِظَامُر

(ترجمه) اے خدا کے رسول! آپ میری فریاد رسی فرمایئے

کیونکہ میں نقصان رسیدہ ہوں، اور بڑے بڑے درباروں سے مایوس ہو کرواپس ہواہوں۔ (مناجات مقبول، قربات عند الله وصلوات الرسول، صفحه ۲۳۰ مطبوعه د بوبند)

مخالفین حضرات کے پیرومر شدحاجی امداد الله مہاجر مکی فرماتے ہیں:۔ یا محمهِ مصطفیٰ! فریاد ہے یا رسول کبریا! فریاد ہے

اے مرے مشکل کشا! فریاد ہے سخت مشکل میں پھنسا ہوں آج کل (نالدامدادغريب، صفحه ۲۲ - كليات امداديد، صفحه ۹۰)

یمی حاجی امداد الله صاحب دوسری جگه فرماتے ہیں کہ:۔

جہاز اُمت کا حق نے کردیا ہے آپ کے ہاتھوں بس اب جامو دُبادَ يا ترادَ يا رسول الله!

(گلزارِ معرفت، صفحه ۴ - کلیات امداد، صفحه ۲۰۵)

اب کیا فرماتے ہیں مخالفین و منکرین اینے اکابرین ، مولانا محمہ قاسم صاحب نانوتوی مولانا، اشرف علی صاحب تھانوی اور

حاجی امداد الله صاحب مہاجر کمی کے بارے میں جو کہ حضور علیہ السلام کو" یا" کہہ کر یکار بھی رہے ہیں اور مدد بھی طلب کر رہے ہیں' مشرك ہوئے يانہيں۔

اگر ہوئے، اور آپ کے عقیدے کے مطابق ضر ور ہوئے، تو آپ لوگ ان مشر کوں کو مسلمان مان کر خود مشرک ہوئے یا

خبيں؟ بينواتوجروا

نعت شریف پڑھنا

مچھ نادان قتم کے لوگ نعت اور نعت خوانی کو بھی کفر و شرک اور گمر اہی کہتے ہیں، حالانکہ ایمان سے دیکھا جائے

مولانارشد احمر صاحب كنگوبى لكھتے ہیں:۔

سوا<mark>ل:۔</mark> نعت یا حمہ کی غزل عاشقانہ کہ جس میں کوئی کذب اور لغو نہ ہو، بلند آواز سے کہ جس میں نشیب و فراز نجمی ہو،

تحكيم الامت حضرت علامه مولانا اشرف على صاحب تفانوي لكصة بين: سوال: آخصرت سرور کا تنات سلی الله تعالی علیه وسلم کی مدح بطریق مشروع کهناکیسا ب، عام اس سے که نظم مو یانثر، الخ جواب۔۔ جائزہے نظماً ہو یا نثر آ، ہر طرح سے بشر طبکہ حدودِ شرعیہ سے متجاوز نہ ہو۔ الخ (امداد الفتادیٰ، جلد ۴، صفحہ ۲۸۰۔

جواںب:۔ ایسے اشعار کا پڑھنا، بحن صوت درست ہے۔اگر اس سے کوئی مفسدہ پیدانہ ہو۔ فقط (فآویٰ رشیریہ، صفحہ ۵۲۹۔

مت ارئین کرام! ہیہ مسئلہ بھی واضح ہوا کہ نعت شریف پڑھنا، کفروشر ک اور بدعت نہیں ہے جیسا کہ آج کل کے جہلاء کہتے ہیں۔

اگر واقعی شرک وبدعت ہے تو تھانوی صاحب اور گنگوہی صاحب کے متعلق کیافتویٰ ہے؟ جبکہ نعت شریف کو جائز لکھ رہے ہیں۔

یہ کیے شرک ہوسکتاہے۔

مطبوعه دارالعلوم کراچی)

مطبوعه سعید کمپنی کراچی)

طبعی یا تسبی پڑھناجائزہے یا نہیں؟

اگریمی شرک و گمراہی ہے توملاحظہ ہو۔

تو پورا قرآن ہی نعت ِمصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے اور اگر نبی کوخد ا کابندہ سمجھ کر اس کی مخلوق سمجھ کر دی ہوئی کمالات کا بیان کیا جائے

# مکہ و مدینہ میں اذان کے بعد صلوٰۃ و سلام پڑھنا

ہم الل سنت و جماعت والے اذان کے بعد دُرود پڑھتے ہیں جو کہ (صلوۃ) کے نام سے مشہور ہے۔ بعض سادہ لوح قسم کے مسلمانوں کو بیہ کر مگراہ کیا جاتا ہے کہ اگر صلوۃ پڑھنا واقعی کوئی شرعی چیزہے تو پھر مکہ و مدینہ میں اذان کے بعد کیوں پڑھانہیں جاتاہے؟

آہے اس مسئلہ کو بھی مخالفین کی کتابوں سے ثابت کروں کہ مکہ اور مدینہ منورہ میں پہلے الل اسلام کا یہی طریقہ رہاہے کہ وہ اذان کے بعد صلوۃ پڑھتے تھے، گر مجدیوں کے غلبہ کے بعد اسے بدعت کہد کر ختم کیا گیا۔ ملاحظہ ہو:۔

دارالعلوم دیوبند کے مفتی اوّل عزیز الرحمٰن صاحب لکھتے ہیں:۔

سوال: افان سے قبل "اَلصَّلوٰةُ وَالسَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ الله " وغيره جس كوصلوة كہتے ہيں اور كمه معظمه و مدیند منوره میں ہوتی ہے۔ ید دُرست ہے یا نہیں؟

جواب: اس کی کچھ ضرورت نہیں۔ (فآوی دار العلوم دیوبند، جلد۲، صفحه ۱۰۱، سوال نمبر ۱۳۴م مطبوعه مکتبه امدادیه، ملتان)

مت ارئین کرام! اس حوالہ سے ثابت ہوا کہ جس وقت دار العلوم دیوبند سے بیہ مسئلہ یو چھا گیا اس وقت تک بھی الحمدللہ

كة المكرّمه اور مدينة المنوره مين مسلمانون كابيه طريقه ربائه - كه وه اذان سے قبل "الصلوٰة والسلام عليك يارسول الله " یعنی صلوٰۃ پڑھتے رہے۔ لیکن مجدیوں اور وہاہیوں نے وہاں غلبہ حاصل کرلیا، تو انہوں نے ہر چیز کو شرک و بدعت کہہ کر بند کر دیا

جیبا که ان کی عادت ہے۔ چنانچہ اس کی مکمل تفصیل فتوحاتِ اسلامیہ ، جلد ۲، صفحہ ۲۱۹، مطبوعہ ہر ات افغانستان میں ملاحظہ ہو كه مجديون نے كس طرح صلوة كوختم كياہے۔

جيباكه مولانااشرف على صاحب تعانوى لكصة بين: L

چو کفر از کعبہ بر خیزد کجا مائد مسلمانی (افاضات يوميه، جلده، صفحه ۳۳۳)

دعا بعد نمازِ جنازہ

دعابعد نماِجنازہ کو بھی کچھ لوگ بدعت کہہ کر ختم کرنے کے دریے ہیں اور دعاما تکنے والوں پر فتووں کی بھرمار کر دیتے ہیں۔ حالاتکہ ان جاہلوں کو اتنا بھی پتا نہیں کہ خدا سے مانگنے کیلئے کوئی ٹائم ٹیبل مقرر نہیں ہے۔ اور اگر خدا سے نہیں مانگوگے، تو پھر خدا کے علاوہ اور کون سا دروازہ ہے، جہاں جاکر مانگو گے ، حالا نکہ لوگوں کو تو درس دیتے ہیں کہ اللہ کے سواکسی اور سے مانگنا

دعابعد جنازه ہر گزشر ک وبدعت نہیں ہے،اگر دعابعد از نمازِ جنازہ واقعی شرک وبدعت ہے تو پھر ملاحظہ ہونہ

سوا<mark>ل:۔</mark> بعد نمازِ جنازہ قبل دفن چند مصلّیوں (نمازیوں) کا ایصال تواب کیلئے سورۂ فاتحہ ایک بار، سورۂ اخلاص تین بار

آہتہ آوازے پڑھنااور امام جنازہ یاکسی نیک آدمی کا دونوں ہاتھ اُٹھاکر دعاکر ناشر عادرست ہے یانہیں؟ جواب: اس میں کھے حرج نہیں ہے۔ الخ (فآوی دار العلوم دیوبند، جلد ۵، صفحہ ۵۳۵، سوال نمبر ۱۳۳۳ مطبوعہ مکتبہ المداديد ملتان)

شرک ہے اور حال ہیہ کہ خود خداسے بھی ما تکنے پر شر ماتے ہیں۔

مفتى عزيزالرحمٰن صاحب لكھتے ہیں:۔

### کفن پر کلمه شهادت لکهوانا

سوال: میت کے کفن پر کلمہ شہادت پنڈوں سے لکھنا جائز ہے یا نہیں؟ جوابے:۔ کفن میت پر یاسینہ پر یا جبہ پر انگشت سے بغیر سیاہی بعد الغسل قبل تکفین جائز ہے۔ (فآویٰ دار العلوم دیوبند، جلدہ،

# بعد دفن میت کیلئے دعا کرنا

سوال: میت کیلئے دعاکر ناکہ جواب مکر کلیر میں ثابت قدم رہے اور تخفیف کیلئے کلمہ پڑھنابعد وفن کے جائزہے یانہ؟

د يوبند، جلد۵، صفحه ۱۳۹۳، ۲۰۰۰)

صفحه ۲۳۷۷ مطبوعه مکتبه امدادیه ملتان)

#### بعد دفن بعض مخصوص آیتوں کا پڑھنا

سوال: جب مر دہ کو قبر میں رکھ دیتے ہیں اور قبر تیار ہوجاتی ہے، اس وقت دو آدی ایک مر دہ کے سر پر کھڑا ہوکر سورۂ بقرہ کی اوّل کی تین آیٹیں پڑھتا ہے اور اُنگلی سے اشارہ بھی کرتا ہے اور دوسرا پیروں کی طرف کھڑا ہوکر سورۂ بقرہ کا افیرر کوع پڑھتا ہے۔ اس کے پڑھنے ہے مر دہ کو کچھ ٹواب ہوتا ہے یانہیں؟ حدیث سے اس کا فیوت ہے یانہیں۔ الله جواب: حضرت عبد الله بن عمر رض الله تعالی عد سے روایت ہے کہ قبور کے سرمانے سورۂ بقرہ کی اوّل کی آیٹیں اور پیروں کی طرف سورۂ بقرہ کی آفیل کی آیٹیں اور پیروں کی طرف سورۂ بقرہ کی آفیر کی آیٹیں پڑھنا مستحب ہے۔ شامی میں ہے کہ "و کان ابن عمر یستحب ان یقر ا علی القبر بعد الدفن اول سورۃ البقرہ و خاتمها" اور مشکلوۃ شریف میں اس روایت کو مرفوع کہا گیا ہے۔ آئی عضرت سلی الله تعالی علیہ وسلم کی طرف پھر نقل کیا۔ بیکٹی سے کہ روایت موقوف ہے ایمن عمریر۔ ان ا

#### تین بار دعا مانگنا سنت ھے

حكيم الامت مولانااشرف على صاحب تفانوى لكصة بين:

فرمایا، بعد لوگ شکایت کیا کرتے ، کہ بیہ تو معلوم ہے کہ دعا مانگنا ضروری ہے، گر جب ہم دعا مانگتے ہیں تو ہمارا دعا میں جی نہیں لگتا۔ اس لئے بیہ لوگ دعا نہیں مانگتے۔ سووجہ اس شکایت کی بیہ ہے کہ لوگوں کو دعا کی خاصیت معلوم نہیں۔ دعا کی خاصیت بیہ ہے کہ اگر کثرت سے مانگی جاوے تو اس میں جی لگنے لگتا ہے۔ اور یہی حکمت ہے اس میں کہ دعاؤں کو تین تین مرتبہ کہنے کو سنت فرما یا گیا ہے۔ النے (افاضات یومیہ، جلد ۱۰، صنحہ ۲۵۵)

> بمصطفے برسال خویش را کہ دیں ہمہ اوست گربہ اونر سیدی تمام بو کہبی ست

# جنازہ اٹھنے سے قبل ایصال ثواب کرنا

يى مولانااشرف على صاحب تعانوى فرماتے بين:

سے ہوتا ہے۔ اس لئے مکان پر ہی تقسیم کرنامناسب ہے۔ الخ (افاضات یومیہ، جلدہ، صفحہ ۲۵۷)

ایک صاحب نے عرض کیا کہ حضرت! مکان سے میت کا جنازہ اُٹھانے سے قبل مکان ہی پر ایصالِ ثواب کیلئے پچھ تقتیم کردیا جائے کیسا ہے؟ فرمایا، بہت مناسب ہے۔ عرض کیا کہ ہمارے یہاں رسم ہے کہ نمازِ جنازہ سے فارغ ہو کر پچھ تقتیم کرتے ہیں اور نمازِ جنازہ ایک خاص مقام پر ہوتی ہے۔وہاں تقتیم کرتے ہیں۔فرمایاہاں! تقتیم کرنا، اکثرریاو نفاخر کی نیت بعد نمازِ جنازہ میت کیلئے کوئی چیز ایسالِ ثواب کی نیت سے تقسیم کرنا جیبا کہ ہمارے ہاں عام رواج یہی ہے کہ کمجوریں تقسیم کی جاتی ہیں، مگر مولانا صاحبان نے اپنے بے سر و پا فتوؤں سے انہیں بھی حرام قرار دیا ہے۔
لیکن تھانوی صاحب فرماتے ہیں کہ بیہ بالکل جائزہ اور مناسب بھی یہی ہے۔
 دعالبعد نمازِ جنازہ پر توہر جگہ جھڑ ارہتا ہے کہ نہیں ہونی چاہئے۔ بیہ بدعت ہے وغیرہ وغیرہ۔ مگر ان مولو یوں سے پوچھا جائے کہ جنازہ کے در ثام سے دعا پر لڑنا جھڑ نا، قبر ستان میں کھڑے ہو کر بے محل و بے موقع لمبی تقریر دلپذیر فرمانا،
لوگوں سے مختلف مسائل پر بات چیت کرنا، افسوس ہے کہ بیہ سب تو جائز ہیں اور صرف اتنی بات ناجائز ہے کہ " یا اللہ!
 اس مردے کو بخش دے "۔ یہ مُردے کے ساتھ دھمنی نہیں تو اور کیا ہے۔ بہر حال فاویٰ دار العلوم دیوبندے حوالے سے

ثابت ہوا کہ دعابعد جنازہ جائز ہے۔ اس طرح میت کو دفن کرنے کے بعد بھی دعاجائز ہے، اور میت کے کفن پر کلمہ شہادت لکھنا

مت ارئین کرام! ہم نے خود علاء دیوبند کی معتبر و مستند کتابوں سے مندر جہ ذیل عقائد کو ثابت کیاہے:۔

اوربيه سنت ِرسول صلى الله تعالى عليه وسلم تجمى ہے۔

یا کوئی اور تبرک رکھنا بالکل جائزہے۔

بعد دفن قبر پر کھڑے ہوکر قرآن پڑھنا، جے آج کل کے کچھ نادان مولوی صاحبان حرام تک کہہ دیتے ہیں،

یہ بھی ثابت ہوا کہ ہمیشہ تین بار دعاما نگناہی سنت ہے۔ گر افسوس کہ آج کل کے آرام پیند مولانا صاحبان نے گلو خلاصی

کیلئے وہ ایک دعا بھی ختم کر دی ہے۔ مگر تھانوی صاحب فرماتے ہیں صرف ایک بار ہی نہیں، بلکہ تین بار دعا مانگنی چاہئے۔

حالا نکہ بیر حرام وناجائز نہیں بلکہ حدیث سے ثابت ہے، جبیبا کہ فناویٰ دار العلوم دیوبند کے حوالے سے معلوم ہوا۔

معلوم ہوا کہ پوراسال تبلیغ کے نام پر گھروں سے باہر رہنے والے اللہ ورسول کے سامنے مجرم ہیں۔ اس لئے کہ شرعاً

بہت سے لوگ آبادی چھوڑ کر جنگل کی طرف دوڑتے ہیں۔ بیوی بچوں کو مند نہیں لگاتے۔ قطع رحم کو دین سجھتے ہیں،

عيم الامت مولانااشرف على صاحب تفانوى لكصة بين:

یمی تعانوی صاحب پھر ایک مقام پر لکھتے ہیں:۔

ایک صاحب کے سوال کے جواب میں فرمایا کہ عورت چار ماہ سے زیادہ شوہر کے بدون صبر نہیں کرسکتی۔ الخ (افاضات یومیہ،

مرواقع مين ايسے تعلقات كاقطع كرتا پنديده نہيں۔ (افاضات يوميه، جلد ٨، صفحه ٨٥)

ہوی چار ماہ سے زیادہ بدون شوہر صبر نہیں کر سکتی ہے۔ مگر ایسے بدنصیب بھی ہیں جو ساری عمر کیلئے گھر سے باہر رہتے ہیں۔

ان حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ تبلیغ کے نام پر مدت تک گھرسے باہر رہناشر عاً بالکل جائز نہیں ہے۔

پورا سال تبلیخ کیلئے گھر سے باہر رہنا

#### عورتوں کا تبلیخ کیلئے نکلنا

چنانچه مفتی کفایت الله صاحب د بلوی لکھتے ہیں:۔

جواسب:۔ تبلیغ دین ہرمسلمان پربقدراس کے مبلغ علم کے لازم ہے۔لیکن تبلیغ کی غرض سے سفر کرنا، ہرمسلمان پر فرض نہیں ہے

بلکہ صرف ان لوگوں پر جو تبلیغ کی اہلیت بھی رکھتے ہوں اور فکرِ معاش سے بھی فارغ ہوں۔ تبلیغ کیلئے سفر کرنا جائز ہے۔

فرض لازم ہر مسلمان کے ذمے نہیں ہے۔ اور عور توں کا تبلیغ کیلئے گھر سے لکلنا زمانہ خیر الامم (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) میں نہ تھا

اور نہ اس کی اجازت معلوم ہوتی ہے، کہ عور تیں تنہا تبلیج کیلئے سفر کریں۔عورت کو بغیر محرم کے سفر کرنے کی بھی اجازت نہیں۔

اس حوالہ سے ثابت ہوا کہ جب عورت مسجد میں نماز پڑھنے نہیں آسکتی، مج کیلئے محرم کے بغیر نہیں جاسکتی تو نام نہاد

∠یاعور توں کا تبلیغ کیلئے سفر کرنامع محرم کے دُرست ہے؟

🗢 مر دوں کا تبلیغ کو جاتا اور اپنے اہل و عیال کے نان و نفقہ کا انتظام بھی نہ کرنا کہاں تک درست ہے؟

ج فرض كيك بھى بغير محرم كے جانا جائز نہيں، تو صرف تبليغ كيك كيے جاسكتى ہے۔ (كفايت الفق، جلد ٢، صفحه ١٠)

🗸 کیا تبلیغ کرناہر مسلمان مر دوعورت پر فرض ہے؟ یاواجب ہے، یاسنت ہے؟

تبلیغ کے نام پروہ کیے گھروں سے باہر نکل سکتی ہیں۔

پیشانی کی سیاهی

سجھتے ہیں۔ مگر حقیقت اس کے برعکس ہے۔

توملاحت کے بجائے انسان کو وحشت ہو جاتی ہے۔

كالاكالانور نظر آتاہے۔

ا کثر تبلیغی جماعت والوں کی پیشانی پر سیاہ داغ دور ہی ہے نظر آتا ہے، جسے وہ اپنی دینداری اور نمازی ہونے کا شاختی کارڈ

چنانچہ تھانوی صاحب اس کے متعلق فرماتے ہیں:۔ ا یک سلسله گفتگومیں فرمایا که حضرات صحابه کرام، خصوصاً خلفائے راشدین علیم الرضوان کی شان میں گتاخی اور بے ادبی کرنا

تھانوی صاحب کی اس عبارت سے معلوم ہوا کہ جن کے چروں پر سیاہ داغ کے ہیں، یہ ان کی گتاخی کی علامت ہے،

وحشت ہوتی ہے، ملاحت نہیں ہوتی۔ (افاضات یومیہ، جلد۵، صفحہ ۲۲۷)

بے ہود گی ہے اس کا اثر ظاہر پر زیادہ ہوتا ہے اور بیر سب بے ادبی اور گتاخیوں کے ثمر ات ہیں۔ اور ان گتاخوں میں سے بعض کے چہروں اور پیشانیوں پر گو سجدوں کے نشان نمایاں ہوتے ہیں۔ گر ساتھ ہی کھرا پن بھی ہوتا ہے، جس کو دیکھ کر

اوربے ادبی و گتاخی کے ثمرات میں سے جو سجدے کی جگہ پر پھوٹ لکاتا ہے۔ ساری زندگی تبلیغ کرنے کے باوجود صبح و شام

تسبیح ہاتھ میں لیکر ہو نٹوں کو بھر پور ہلانے کے باوجو د ان کے چہروں پر کوئی رونق نہیں، بلکہ غورسے اگر ان کے چہرے دیکھے جائیں

اگر واقعی سے اسلام کیلئے تبلیغ کی جارہی ہے توان کے چہروں پر نور ہونا چاہئے تھا، نہ کہ سیاہ نشان، ان کے تو چہروں پر ہر وقت

عند الله نہایت ہی مبغوض اور مر دود فعل ہے۔ گتاخ اور بے ادب مجھی مقصود تک راہ نہیں پاسکتا۔ مجھی صورت تک مسخ ہوجاتی ہے۔ بعض گتاخ فرقے اس باب میں بہت دلیر اور جری ہیں۔ ہندوؤں کے چہرہ میں بھی وہ ظلمت اور بے رو نقی نہیں جو ان گتاخوں کے چیرے پر ہوتی ہے۔ جس کارازیہ ہے کہ کفر ایک باطنی لعنت ہے۔ اس کا اثر باطن پر زیادہ ہو تاہے اور گستاخی ایک ظاہر ی

عرس کے موضوع پر بھی ہر سال پیفلٹ شائع کئے جاتے ہیں کہ عرس پر جانا، طعام میں سے کھانا اور ہر سال عرس منانا،

یہ شرک ہے۔حالانکہ یہ کیسے شرک ہوسکتا ہے۔اس موضوع پر تکمل تفصیل دیکھنے کیلئے فقیر کی کتاب "عرس کی شرعی حیثیت"

ا گر ہزر گانِ دین کاعرس مناناشر ک ہے تو پھر ملاحظہ ہو:۔

حاجى الداد الله مهاجر كى رحمة الله تعالى عليه فرمات بين:

جب مث*ر تکیر قبر میں آتے ہیں مقبولانِ الجی سے کہتے ہیں* نَمْ كَنَوْمَةِ الْعَرُوْسِ عرس كه *رائج ہے، اى سے* اخوذ ہے۔

اگر كوئى اس دن كوخيال ركھے اور اس دن ميں عرس كرے، توكون سا كناه لازم موا۔ (شائم الداديد، صفحہ ٢٨۔ الداد المشتاق، صفحہ ٨٨)

مولانااشرف علی صاحب تھانوی کے والد گرامی خود عرس مناتے تھے۔ چنانچہ تھانوی صاحب لکھتے ہیں:۔

تھانہ بھون میں ایک شاہ ولایت صاحب کا مز ار ہے۔ بیہ حضرت خواجہ بختیار کا کی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے خلفاء میں سے ہیں، اوراہل وجدان سے۔معلوم ہوا کہ بہت بڑے مرتبہ کے بزرگ ہیں۔ ان کے مزار پر عرس بھی ہوتا ہے۔عرس کے موقع پر

والدصاحب مرحوم بڑے اہتمام سے التزاماً کھانا پکواکروہاں بھجوایاکرتے تھے۔ (اشرف السواخ، جلدہ، صفحہ ۴۳) انہی تھانوی صاحب کے اپنے پر دادا کا بھی عرس منایا جاتا تھا۔ چنانچہ حضرت تھانوی صاحب لکھتے ہیں، ملاحظہ ہوں:۔

پر داداصاحب تو کیرانہ اور شاملی کے در میان جہاں پختہ سڑک ہے، شہید ہوئے اور وہیں پر پیر ساء الدین صاحب کے مز ار کے پاس دفن کئے گئے، اور شروع میں بہت عرصہ تک ان کاعرس بھی ہو تار با۔ (اشرف السوائح، جلدا، صفحہ ۱۵)

مت ار مکین کرام! ہم نے اختصار کو می<sup>س</sup> نظر رکھتے ہوئے چند حوالہ جات نقل کئے اور بیہ ثابت کیا کہ عرس بزر گانِ دین منانا ہر گزشر ک وبدعت نہیں۔اگر واقعی شرک وبدعت ہے، توعلاء دیوبند کے پیر و مرشد حاجی امداد اللہ مہاجر کمی، مولانا اشرف علی

صاحب تھانوی، ان کے والد گرامی اور پر داوا صاحب کے بارے میں کیا خیال ہے کہ وہ مشرک و بدعتی تھے یا نہیں؟ آپ کے عقیدے کے مطابق یقیناً وہ مشرک و بدعتی قرار پائیں گے ۔ اگر نہیں ، توہم اہل سنت والوں نے کیا قصور کیا ہے؟

اس پر مزید حواله جات کیلئے فقیر کی کتاب "عسرسس کی سشرعی حیثیت" کا ضرور مطالعه کریں۔

#### مزاراتِ اولياء پر قبه بنانا

مزاراتِ اولیاء پر تبے جو بنائے جاتے ہیں، وہ صرف اس صاحبِ مزار کی تعظیم کی خاطر ، گر آج کل کچھ اُردوخوان مولویوں نے اسے بھی شرک لکھا ہے۔ حالا نکہ ان جہلاء کو ابھی تک شرک کی تعریف تک کا بھی پتانہیں، ورنہ ایسی غلطی کبھی بھی نہ کرتے۔ مزاراتِ اولیاء علماء پر قبہ بنانا بالکل جائز ہے۔اگر یہ شرک ہے تو پھر حوالہ ملاحظہ ہوں:۔

دارالعلوم دیوبند کے مفتی اوّل، مفتی عزیز الرحمٰن صاحب لکھتے ہیں:۔

سوا<mark>ل:۔</mark> قبر کو پختہ بنانے اور ان پر قبہ وغیرہ بنانا احادیث سے ثابت ہے یا نہیں۔ اور ایک بالشت کے برابر اگر بطور آثار بنادی جائے تو اس میں کچھ حرج تو نہیں؟ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا روضہ مبارک کب سے بنایا گیاہے؟ اور بنے ہوئے کو گرانا کیساہے؟

جواب: قبر کو پختہ بنانے اور اس پر کچھ بناکرنے کی ممانعت صدیث شریف میں آئی ہے۔ صدیث کے الفاظ سے ہیں:۔
﴿ نهیٰ رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم عن تجصیص القبور وان یکتب علیها وان یبنی علیها ﴾

رواہ مسلم۔ اور شامی میں تقل کیا ہے ﴿ وقیل لا یکرہ البنآء اذا کان المیت من المشائخ والعلماّء والسادات الله ﴾ لیکن قبور کے انہدام کا تھم فقہاءر حمیم اللہ نے کہیں نہیں کیا۔ اور بعض آثار سے ثبوت قبہ کا معلوم ہوتا ہے۔

چنانچہ منقول ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ حضرت ابر اہیم خلیل اللہ علی نیناوعلیہ الصلوۃ والسلام کی قبر پر پہنچے اور وہاں دور کعت نقل پڑھی اور انہدام قبہ کا تھم نہیں فرمایا۔ لہذا ہیہ فعل انہدام قبات کا جس نے کیا، اچھانہ کیا۔ اور قبر پر کوئی علامت ر کھنا خود آنحضرت ملی اللہ تعالی علیہ وسلم کے فعل سے ثابت ہے۔ ﴿ کما ورد فی الصحاح ﴾ اور انژ حضرت عمرسے معلوم ہوا کہ ان کے زمانہ میں

کاللہ حال مدیرہ م سے ماجے ماجے ہو کما ورد کی الصحاح کا اور اور مرت مجلی وجود قبہ کا تھا۔ والتفسیل فی کتب السیر ۔ فقط (فاوی دار العلوم دیوبند، جلد ۵، صفحہ ۳۸۹)

متارئین کرام! اس حوالہ سے معلوم ہوا کہ مزاراتِ اولیاءاللہ پر تبے بناناالل سنت کی نٹی ایجاد نہیں۔ صحابہ کے زمانے میں بھی اس کا وجو د ہوا ہے۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ علماء دیو بند کے نز دیک بھی مزاراتِ اولیاء پر جو تبے ہیں، انہیں انہدام اور گرانے کا فتویٰ کسی بھی فقیہہ نے نہیں دیا۔ حالانکہ جو حدیث انہوں نے نقل کی ہے۔ اس کا مطلب بھی وہ بہتر جانتے تھے، گر پھر بھی فرماتے ہیں قبے بناناجائز ہے۔

معلوم ہوا کہ حدیث کا وہ مطلب نہیں، جو موجو دہ مولوی کرتے ہیں۔ بلکہ صیحے مطلب وہ ہے جو مفتی عزیز الرحمٰن صاحب نقل کرتے ہیں۔ چنانچہ تھانوی صاحب بھی فرماتے ہیں ﴿ قبر فی البناء ﴾ "تغمیر کے اندر قبر بنانا"کی ممانعت نہیں۔ (افاضات یومیہ، جلدہ، صفحہ ۲۷۰)